### Rituel et refuge terrestres

<u>Léa Bailly-Maître</u>

# "Les pas sont des pas. Un cheminement. Marcher tranquillement sur la terre ou arpenter la montagne en chantant!"

You Yong, «Commentaires à propos de l'Ode du cheminement», in Debayeux, F.-H., Ru Xiao Fan, Ode du cheminement.
Paris, Ecole Nat. Sup. des Beaux-Arts, 2020, p.24.
Paris, Ecole Nat. Sup. des Beaux-Arts, 2020, p.24.

Dans une société mondialisée, à toute vitesse, les corps et les esprits sollicités en permanence, par habitude et comme automatisés, sont en perte de sens. Dans l'ordre hiérarchique des priorités de l'homme moderne, la *vita activa*, l'action, prend le pas sur la *vita contemplativa*, la contemplation. Cette inversion, soulignée par Hannah Arendt en 1958 30 résonne encore aujourd'hui. Nous ne prenons plus le temps. En favorisant le matériel et le changement constant, la modernité a segmenté le temps et l'espace, les transformant en de simples outils productifs supplémentaires. L'individu prime souvent sur la communauté, et toute expression collective perd de sa charge symbolique. Pourtant, toute société a un « puissant besoin de symbolisation 31 » et il devient nécessaire de recréer un cadre spatio-temporel propice à provoquer de nouveau du sens.

## Retrouver une harmonie temporelle par le geste

À partir des années 1960, suite à divers changements économiques et sociaux en Occident, les rituels semblent disparaître «pour la raison qu'ils apparaissent comme des formes vides, vidées de leur sens. <sup>32</sup>», dans une modernité qui ne cherche plus «l'action magique, [...] présentant un aspect figé. <sup>33</sup>» Luce des Aulniers observe également que « nous n'avons pas de temps pour le rite, parce que nous n'avons pas le temps de faire place au temps dans lequel nous fait entrer le rite. <sup>34</sup>» Or, ces rituels, parce qu'ils nous demandent de concentrer notre attention sur une série d'actions symboliques, permettent de mettre en place un cadre qui nous laisse justement la chance de nous resituer dans le temps et l'espace, pour nous recentrer sur nous-mêmes et sur ce qui nous entoure. Dans Rites et rituels contemporains (Nathan, 1998), Martine Segalen reconnaît que:

« Ces manifestations ont un champ spécifique, qui est de marquer des ruptures et des discontinuités, des moments critiques (passage) dans les temps individuels comme dans les temps sociaux; [...] Le rituel fait sens: il ordonne le désordre, il donne sens à l'accidentel et à l'incompréhensible [...]. 35»

Ces symbolisations gestuelles et temporelles restent encore ancrées dans certaines populations, préservées malgré les progrès modernes. C'est le cas en Extrême-Orient, et notamment au Japon: le Pays du Soleil levant est un archipel régi par des règles sociales, où les relations et les arts de vivre découlent d'une codification symbolique. De l'Ikebana (l'art de l'arrangement des fleurs), aux subtiles jardins japonais en passant par la cérémonie du thé, les arts traditionnels invitent à entrer en communion avec les objets et les matières que l'on manipule. Ces principes, hérités de l'esprit Zen, préconisent l'importance de l'ici et du maintenant: « les adeptes du zen cherchent une communion directe avec la nature intime des choses [...] et accordent la même importance à l'existence temporelle qu'à l'existence spirituelle. 36»

- **30** ARENDT, H., Condition de l'homme moderne, Paris, LGF/ Le Livre de Poche, 2020
- **31** SEGALEN, M., *Rites* et rituels contemporains, Paris, Nathan, 1998, p.6.
- 32 Ibidem, p.22.
- **33** *Ibid.*
- 34 DES AULNIERS, L., «Bruit du temps jusqu'à silence de mort», in Mourir aujourd'hui. Les nouveaux rites funéraires, Paris, Odile Jacob, 1997, p.208.
- 35 Opus cit. p.20-21.
- **36** OKAKURA K., *Le livre du thé*. Arles, Picquier poche, 2006, p.71-73.

Si ces arts se démarquent de cette manière, il n'est pas étonnant qu'un artiste contemporain japonais porte un regard poétique et modeste sur une matière telle que la terre. Vue comme un élément peu noble, elle est pourtant la matière que l'artiste Kôichi Kurita a choisi de «rencontrer<sup>37</sup>» et de dévoiler telle qu'elle est. lorsqu'il remarque que la terre change de couleur selon les endroits qu'il découvre. Si sa règle initiale était de prendre une poignée de terre sans creuser, son processus de travail s'est ensuite transformé en une série de rituels, où chaque geste demande patience et intention. Une fois l'élément récolté, l'artiste s'adonne à l'étape du séchage : il dépose l'échantillon sur une feuille de papier qu'il remplace régulièrement, laissant à la terre le temps de sécher. Il retire ensuite les matières non minérales de l'extrait terreux. avant de réduire ce qui reste avec un caillou. Chaque échantillon est finalement déposé dans un contenant, sur lequel il inscrit le lieu de prélèvement. Toutes ces étapes s'apparentent ainsi à un rituel du fait qu'elles « se composent de séquences ordonnées : elles sont un enchaînement prescrit d'actes 38, où la manipulation de la matière a autant d'importance que l'expérience méditative. voire sacrée que l'artiste vit. Cette cérémonie lui permet de se situer dans un temps ralenti, où l'esprit n'est plus « soumis à d'innombrables conditionnements et automatismes 39, mais où «chaque étape, apporte son lot de satisfaction et contribue à l'épanouissement intérieur. 40 »

37 LATREILLE E. et FROMONT M-L., Les terres, miroir du monde, Kôichi Kurita. Paris, Editions du Patrimoine, Centre des monuments nationaux, 2020, p.8.

**38** SEGALEN, M., *Rites* et rituels contemporains, Paris, Nathan, 1998, p.29.

**39** RICARD, M., *L'art de la méditation*, NiL éditions, Paris, 2008, p.25.

40 Ibidem, p.44.

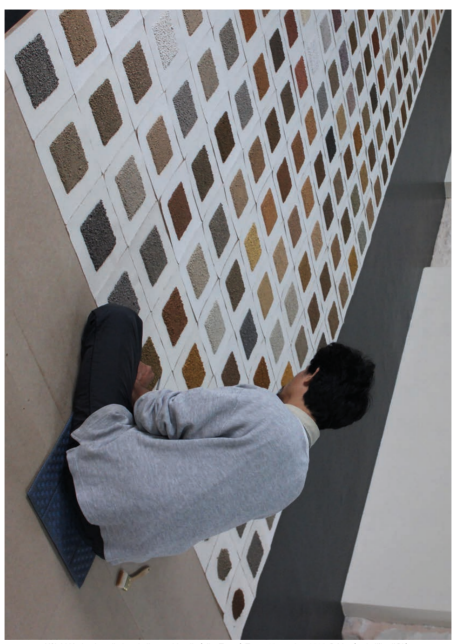
**41** BACHELARD, G., *La Poétique de l'espace*, Paris, Presses Universitaires de France, 2020 [1957], p.59.

**42** DEWEY, J., *L'Art* comme expérience, Paris, Gallimard, 2010, p.80.

#### Créer un espace où se réfugier

Il est tout aussi important de recréer des espaces où rendre cette temporalité ralentie possible. Nous vivons en effet dans une époque où les limites entre les lieux privés, professionnels et les lieux de loisirs sont devenues floues: la modernité nous permet, grâce à la mise à disposition de divers objets, de mêler chaque aspect de notre vie dans un même espace. Le *lieu* de vie (la «maison») perd alors de son intimité et avec cela, la capacité de se retrouver avec soi. En effet, selon Gaston Bachelard, « la maison abrite la rêverie, la maison protège le rêveur, la maison nous permet de rêver en paix. 41» Or, en étant toujours sollicité, il paraît difficilement réalisable de s'extraire de ces flux encombrés pour se retrouver en paix. C'est donc en acceptant d'être enveloppé dans des lieux « hors de ce temps », que l'on pourrait enfin se laisser immerger par une sorte d'état de veille tranquille, et vivre une autre expérience, comme celle dont parle John Dewey:

« (...) nous vivons une expérience lorsque le matériau qui fait l'objet de l'expérience va jusqu'au bout de sa réalisation.
C'est à ce moment-là seulement que l'expérience est intégrée dans un flux global [...]. Il peut s'agir (...) d'une situation quelle qu'elle soit (...) qui est conclue si harmonieusement que son terme est un parachèvement et non une cessation. Une telle expérience forme un tout; elle possède en propre des caractéristiques qui l'individualisent et se suffit à elle-même. Il s'agit là d'une expérience. 42 »



• Kôichi Kurita, installation de l'exposition lle à lle, Terre à Terre, 19 octobre 2012 © Musée de l'île d'Oléron

Pour cela, certain-e-s artistes contemporain-e-s ont par exemple créé des *lieux* à l'aide de la technologie, en composant des espaces envahis de sons et lumières qui créent une ambiance particulière. D'autres ont préféré faire appel aux énergies des matières organiques en imaginant des espaces immergés dans la nature. C'est le cas de l'artiste allemand Wolfgang Laib qui, à la fin des années 1990, imagine une chambre en cire d'abeille dans une grotte creusée dans la roche: La Chambre des Certitudes (inaugurée en 2000). C'est en France qu'il trouve le lieu idéal, dans le massif du Canigou (Pyrénées-Orientales), un lieu sacré pour les Catalans. Suivant les principes du *Land Art* (roche travaillée à la dynamite. acheminement de matériaux par hélicoptère etc...). le lieu devient l'œuvre, et l'œuvre devient elle-même un *lieu* où se rendre et expérimenter ce tout harmonieux dont parle John Dewey 43 (ici: nature/corps. corps/esprit). Qu'il s'agisse de la matière-même (cire). de son odeur et sa texture (comme une peau), ou de la superficie de la chambre (on ne peut v entrer trop nombreux·ses), tout semble être fait pour que l'on s'y sente entièrement enveloppé, physiquement comme mentalement. Ce lien entre l'être et l'espace de la chambre nous ramène aux mots de Gaston Bachelard :

«Au-dedans de l'être, dans l'être du dedans, une chaleur accueille l'être, enveloppe l'être. L'être règne dans une sorte de paradis ter-restre de la matière, fondu dans la douceur d'une matière adéquate. <sup>44</sup>»

Ce lieu dans la montagne, et donc «coupé» de la vie quotidienne, invite ainsi à vivre une expérience remarquable: la majorité de nos sens sont (r)éveillés, et le corps et l'esprit entrent dans un état proche de la méditation. Ce *lieu* se transforme en cet espace d'intimité où prendre le temps, être conscient de soi et de ce qui nous entoure, devient possible. On s'y sent comme hors de notre réalité, alors que nous nous engageons pourtant dans le *réel*.

 Intérieur de la Chambre des Certitudes de Wolfgang Laib 

Odile de Loisy, Narthex.fr



43 Opus cit.

**44** BACHELARD, G., *La Poétique de l'espace*, Paris, Presses Universitaires de France, 2020 [1957], p.60.

Entrée de la Chambre des Certitudes de Wolfgang Laib © Odile de Loisy, Narthex.fr



45 BERQUE A., (2011, Septembre), «Comment souffle l'esprit sur la terre nippone». Mésologiques. https://ecoumene. blogspot.com/2012/01/comment-souffle-lesprit-sur-la-terre.html

#### Raconter et rencontrer un site

Par ces échanges avec la matière. Kôichi Kurita et Wolfgang Laib racontent également la nature intime des sites que l'on foule de nos pieds. Avec ses terres collectées dans les 3233 communes de l'archipel, Kôichi Kurita a pu constituer un répertoire encyclopédique des sols du Japon. Depuis 2004, il a également continué d'établir sa collection en France, en prélevant par exemple les terres de Camarque ou celles de l'île d'Oléron, choisissant les lieux de collecte en analysant les éléments culturels du territoire (monuments patrimoniaux, paysages). Exposées sous différentes formes. les terres aux nuances variées, racontent ainsi la géographie du lieu. Chaque terre est en effet singulière, composée de strates richesen éléments : sa couleur est aussi liée aux changements environnementaux (climats, végétations, et activités humaines) et donc à l'action des éléments (shidarei). Cette démarche artistique se transforme ainsi en un pèlerinage en quête des terres qui traduiraient la vie des populations et les lieux qu'elles occupent: un lien qui rappelle la notion de *fûdo* (rapport qu'entretient l'homme avec le vent et la terre):

«Le mot qui en japonais désigne un milieu humain, fûdo, s'écrit avec deux sinogrammes associant le vent et la terre. Le vent désigne ici à la fois les phénomènes météorologiques et les mœurs d'un pays, la terre étant quant à elle ce qui fonde et localise tout cela dans la nature. 45 »



Pour l'oeuvre-*lieu* de Wolfgang Laib, il en est de même. En effet, pour découvrir la chambre, il faut emprunter tout un chemin à travers le pic rocheux et ainsi rencontrer la faune et la flore. Ce cheminement, à l'instar d'un pèlerinage, fait partie intégrante de l'expérience vécue une fois arrivé au sommet. Une fois en haut.

un panorama sur le Massif du Canigou s'offre à nous, lui-même jalonné d'abbayes et églises romanes : on y découvre alors les histoires des populations ayant habité les lieux. La localisation géographique a donc son importance puisqu'elle nous permet de nous situer dans un territoire particulier, et une temporalité particulière. Le paysage vit et varie lui aussi, et découvrir cet endroit à tel ou tel moment de l'année offrira toujours une expérience différente.

**46** OKAKURA Kakuzō, opus cit., p.146. **47** Ibid.





Les oeuvres de Kôichi Kurita et celles de Wolfgang Laib, poétiques et respectueuses des matières et des paysages qui portent nos corps depuis des millénaires, permettent ainsi autant aux artistes qu'aux visiteurs d'entrer dans un cadre spatio-temporel propice au ralentissement et à la conscience; une communion intime avec ce qui nous entoure, mais aussi avec ce qui nous dépasse. Ces cheminements spirituels nous donnent l'opportunité d'accéder à l'harmnie, dans des espaces semblables à « des havres de solennité <sup>46</sup>» et de paix, où rendre hommage « à ce que nous savons être l'essentiel de la vie <sup>47</sup>».