Les modeles Amish.
Veto technologique
et crise environnementale

Die Amish-Modelle. Technologisches Veto und Umweltkrise

Frédéric Graber
Centre de recherches historiques, EHESS-CNRS.

Frédéric Graber se penche sur 'articulation entre innovation et écologie, a partir de 'exemple
des Amish. En 2020, le président francais Emmanuel Macron avait raillé les opposants écolo-
gistes a l'introduction de la 5G, en les renvoyant a un supposé « modele Amish », technophobe
et passéiste. Cet événement est révélateur d’'un paradoxe de nos sociétés occidentales, qui
se pensent « modernes », au sens ou elles seraient en mesure de faconner leur propre destin,
par exemple de répondre au défi du changement climatique, mais refusent simultanément de
discuter des effets sociétaux des choix technologiques, considérant l'innovation comme intrin-
sequement bonne, non pas seulement pour le systeme économique, mais plus généralement
pour l'avenir des sociétés. La particularité des Amish réside justement dans leur réflexion ap-
profondie sur les effets sociétaux des technologies, qu'ils peuvent modifier, brider ou refuser,
selon leurs conséquences potentielles sur leur mode de vie. De ce fait, ils pourraient sembler
incarner un modéle alternatif, permettant de répondre aux défis environnementaux du monde
contemporain. Cela dit, sans étre technophobes, les Amish ne sont pas franchement écolo-
gistes non plus. Revenir sur les « modeles Amish », c’est tenter de penser les contradictions
dans lesquelles nos sociétés sont enfermées.

Im Jahr 2020 war die Einfiihrung einer neuen Mobilfunktechnologie (5G) in Frankreich Ge-
genstand einer Kontroverse liber die ZweckmaRigkeit einer solchen energieintensiven Inno-
vation und Uber das Fehlen von Studien zu ihren Auswirkungen. In diesem Zusammenhang
verspottete der franzosische Staatsprasident Emmanuel Macron in einer mittlerweile beriih-
mt gewordenen Rede die okologischen Kritiker, indem er sie als Vertreter eines ,Amish-Mo-
dells” bezeichnete, das technikfeindlich und riickwartsgewandt sei. Es gebe nur einen einzi-
gen moglichen Weg, namlich den der Innovation, und jede Infragestellung, jede Diskussion zu
diesem Thema miisse unweigerlich zur Akzeptanz der neuen Technologien flihren. Das ist ein
Paradox: Diese Rede ist symptomatisch fiir eine Gesellschaft, die sich als ,modern” versteht,

URL / DOI https://doi.org/10.57086/apropos.218

Licence https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



die beansprucht, ihr Schicksal selbst in der Hand zu haben, handlungsfahig zu sein und insbe-
sondere Herausforderungen wie den Klimawandel bewaltigen zu kdnnen, zugleich aber erklart,
dass man Uber technologische Entscheidungen und ihre gesellschaftlichen Folgen nicht disku-
tieren konne, weil Innovation an sich gut sei.

Die Amish bilden eine Gruppe, die sich genau mit dieser zentralen Frage der gesellschaf-
tlichen Auswirkungen von Technologien auseinandersetzt. Da sie konservativen Werten und
Praktiken verbunden sind, legen sie Wert darauf, Innovationen im Voraus zu diskutieren, um
zu beurteilen, wie diese ihre Welt verandern konnten. Entgegen dem oft verbreiteten Stereotyp
sind die Amisch keineswegs technikfeindlich. Sie haben sogar maB3geblich zur Entwicklung der
Landmaschinen im 19. Jahrhundert beigetragen. Aber sie nehmen Techniken nicht einfach an,
ohne sich ihren Auswirkungen bewusst zu werden. Sie konnen bestimmte Technologien bei
Bedarf modifizieren und einschranken, um sie ohne Risiko nutzen zu konnen, aber sie kdnnen
auch echte Vetos einlegen. Diese Besonderheit ist in der Technikgeschichte wohlbekannt. Ihre
Bedeutung, auch fiir andere Gesellschaften, wird jedoch kaum anerkannt, vor allem weil die
Amisch fiir ,unmodern” gehalten werden, als gehorten sie einer anderen Zeit an. Das ist je-
doch nicht der Fall: Sie sind Teil der US-amerikanischen Gesellschaft und vollstandig in die
lokalen und globalen Wirtschaftsmarkte integriert. Sie sind auch keine Umweltschiitzer: Die
Anerkennung von Umweltproblemen ist mit wissenschaftlichen und administrativen Institu-
tionen verbunden, denen sie sehr misstrauisch gegeniiberstehen. Das ,Amish-Modell”, sofern
es existiert, ist also vielschichtiger als es scheint.

amish, innovation, technique, modernité, délibération, crise environnementale

Amish, Innovation, Technik, Modernitat, Entscheidung, Klimakrise

ans un discours devant les acteurs du numérique rassemblés au
D palais de 'Elysée le 14 septembre 2020, le président de la République,
Emmanuel Macron, défendait 'accélération de I’équipement numérique de
la France et en particulier la nouvelle génération d’internet mobile, la 5G,
alors sous les coups de la critique. A cette occasion, il opposait, dans un
passage devenu célebre, le pays des Lumieres et de I'innovation au modele

Amish et alalampe a huile:

Je vais étre tres clair. La France, c’est le pays des Lumieres. C’est le
pays de I'innovation. Et beaucoup des défis que nous avons, sur tous
les secteurs, ils se releveront par I'innovation. Et donc on va expliquer,
débattre, lever les doutes, tordre le cou a toutes les fausses idées,

mais oui, la France va prendre le tournant de la 5G parce que c’est le
tournant de I'innovation. Et j’entends beaucoup de voix qui s’élévent
pour nous expliquer qu’il faudrait relever la complexité des problemes
contemporains en revenant a la lampe a huile. Je ne crois pas au
modele Amish. Et je ne crois pas que le modele Amish permette de

régler les défis de I'écologie contemporaine. Et donc on va continuer a



équiper, innover. Mais simplement I'innovation ne doit pas étre que
technologique, elle doit étre aussi sociétale et sociale et il faut regarder
les peurs en face. Il y a des peurs liées a ces innovations. Il faut les lever
en disant la vérité, en trouvant les bons compromis et en expliquant,

en mesurant par le débat citoyen éclairé'.

Le discours, ce passage en particulier, releve de la communication politique,
avec ce qu'elle comprend d’approximations, d’'oppositions caricaturales, de
ressorts émotionnels clivants. [1 ne prétendait sans doute pas faire beaucoup
plus que soutenir la position du gouvernement en matiere d’infrastructures
numeériques, mais je propose néanmoins de le prendre au sérieux, en consi-
dérant que le « débat » sur la 5G, autant que les arguments mis en avant
dans ce passage, sont révélateurs d'une contradiction centrale des sociétés
occidentales contemporaines: devoir faire face a la crise environnementale,

sans pouvoir choisir un chemin pour en sortir.

En effet, ce passage présente des positions tres classiques sur la nécessité
de faire face aux défis de I'écologie, sans remettre en question le développe-
ment économique ou la centralité de I'innovation technologique, mais il le
fait en s’appuyant sur un cas particulier, les Amish. Ce dernier est beaucoup
plus complexe et intéressant que les communicants de 1'Elysée ne le soup-
connaient puisqu’il qui interroge non pas seulement la vision industrialiste
défendue par le président, mais aussi celle, alternative, des mouvements
écologiques et décroissants qui étaient implicitement visés par cette réfé-
rence. En revenant sur les rapports complexes que les Amish entretiennent
avec les techniques, d’'une part, et avec 'environnement, de ’autre, on peut
ainsi discuter d'une maniere un peu moins dichotomique les dimensions

sociétales et politiques des techniques et de I'environnement.

Des Amish qui '’emportent aux élections
municipales ?

I « Discours du Président Emmanuel Macron aux acteurs du
numérique » 14 septembre 2020, https://www.elysee.fr/emmanuel-macron/2020/09/14/
discours-du-president-emmanuel-macron-aux-acteurs-du-numerique.


https://www.elysee.fr/emmanuel-macron/2020/09/14/discours-du-president-emmanuel-macron-aux-acteurs-du-numerique
https://www.elysee.fr/emmanuel-macron/2020/09/14/discours-du-president-emmanuel-macron-aux-acteurs-du-numerique

Les Amish apparaissent dans ce discours présidentiel comme un symbole
du refus technologique. Popularisés entre autres par le film Witness de Peter
Weir, en 1985, ils constituent une figure classique de 'imaginaire occidental :
une société qui serait restée comme suspendue dans le passé, perpétuant les
modes de vie ruraux, les habits traditionnels, les véhicules hippomobiles et
le dialecte germanique de leurs ancétres, arrivés aux Etats-Unis a partir du
xVIII® siecle. Cette image convenue d'une société passéiste et technophobe
permet destructurerune opposition en apparence claire entredeux mondes,
deux chemins possibles, ce que reprend le discours du 14 septembre 2020 :
d’un c6té I'innovation qui permet de faire face a tous les défis, de 'autre un
retour au passé, a une société aux techniques rudimentaires, incapable de

répondre a la complexité des enjeux contemporains.

La référence aux Amish n’est ni nouvelle ni originale, mais elle vise souvent
davantage que la seule question des techniques. En 2016, au début de sa pre-
miere campagne présidentielle, Emmanuel Macron avait déja évoqué ces
communautés sous un autre angle. Face a un journaliste qui le présentait
comme le candidat « des bus et du diesel », en référence a son role dans la
libéralisation du transport national de voyageurs par autocars, Emmanuel
Macron avait déclaré : « Je pense que le climat est un sujet fondamental [...]
Je suis pour une société écologique, mais je ne suis pas pour une société
Amish? ». Cette association entre Amish et environnement est reprise dans
le discours de 2020 sur la 5G, le « modele Amish » ne permettant pas de
régler les « défis de I'écologie contemporaine. » Les « nombreuses voix »,
contre lesquelles s’éleve alors le président, font référence a la tribune d'une
soixantaine d’élus socialistes et écologistes qui avaient réclamé quelques
jours plus t6t un moratoire, en I’absence de toute consultation publique
et d’études sur les impacts environnementaux et sanitaires de la nouvelle
technologie3, mais aussi aux conclusions de la Convention citoyenne pour

le climat, qui avait inclus un tel moratoire sur la 5G dans ses propositions et

2. Arthur Berdah, « A deux jours de la primaire, Macron donne des gages a la droite », Le Figaro,
18 novembre 2016, commentant une interview sur Europe 1 le méme jour.

3. « Exclusif. Lyon, Bordeaux, Marseille : les maires de 11 grandes villes demandent un mora-
toire sur la 5G », Journal du dimanche, 12 septembre 2020.



avaitappeléasortirde « 'innovation pourl’innovation, sans prise en compte

del'impact écologique et carbone, ni méme de l'utilité pour la population# ».

[In’y a plus de communautés Amish en France et ce ne sont évidemment pas
les Amish en tant que tels qui sont visés dans le discours présidentiel, mais
bien d’abord les écologistes qui 'ont emporté aux élections municipales
dans plusieurs grandes villes francaises et avec eux, tous ceux qui récla-
ment en 2020 des moratoires, une prise en compte de 'environnement
dans les décisions publiques. Le « modele Amish » est une punchline, une
petite phrase qui doit ponctuer le discours, marquer les esprits et emporter
I'auditoire autour d'une vision simple et structurante : voici ce que nous ne
voulons pas ! Les Amish désignent ici une société rétrograde, qui refuse les
innovations, et permet de renvoyer toutes les revendications de débats, de
moratoires, d’évaluation des conséquences a une position technophobe qui
revendiquerait un retour a la « lampe a huile » a un monde prémoderne,
obscur et obscurantistes. Le renvoi aux Amish est en effet porteur d'une
autre connotation, qui n’est pas innocente, surtout dans le contexte fran-
cais : celui d’'une secte religieuse. Dans un contexte ou 1'écologie est volon-
tiers stigmatisée comme « punitive », « liberticide » « moralisatrice voire
sectaire », portée par des « ayatollah » (quand ce ne sont pas carrément des
« khmers »), 'association avec un mouvement religieux possiblement « inté-
griste » est politiquement stratégique®. Les écologistes visés par le discours
présidentiel peuvent ainsi étre suspectés d’étre irrationnels, voire poten-
tiellement dangereux pour la société. La référence aux Lumieres permet
d’ailleurs au discours présidentiel de renverser la critique écologiste d'une
absence de débat, d'une décision sans évaluation des conséquences, en se

positionnant du c6té de la raison, les positions écologistes étant renvoyées

4. Les Proposition de la Convention Citoyenne pour le Climat, p. 81, https://www.lecese.fr/sites/default/
files/pdf/Convention/ccc-rapport-final.pdf.

5. Le retour a la lampe a huile, ou a la bougie, est un trope en fait assez paradoxal : la lampe a

huile est un condensé d’'innovations, comme la bougie, produit phare de I'industrie chimique

(liée a I'exploitation coloniale de I'huile de palme) du x1x°siecle. Jean-Baptiste Fressoz, « La bou-
gie stéarique », in Pierre Singaravélou, Sylvain Venayre (dir.), Le Magasin du monde. La mondialisa-
tion par les objets, du xvIIF siécle a nos jours, Paris, Fayard, 2020.

6. Claire Legros, « L'“écologie punitive”, un slogan facile qui agit comme un repoussoir et confis-
que le débat démocratique », Le Monde, 13 mars 2024.


https://www.lecese.fr/sites/default/files/pdf/Convention/ccc-rapport-final.pdf
https://www.lecese.fr/sites/default/files/pdf/Convention/ccc-rapport-final.pdf

aux « idées fausses » (auxquelles il faudrait tordre le cou) et aux « peurs »
(qu’il faudrait vaincre’). Débattre ne peut conduire qu’a une seule conclu-
sion rationnelle — I'innovation — et le « débat citoyen éclairé » sonne ici
comme une pointe ironique contre la Convention citoyenne pour le climat,

manifestement pas assez éclairée, puisqu’elle avait proposé une autre voie.

Les Amish et ’enjeu sociétal et politique
des technologies

Le discours présidentiel de septembre 2020 a suscité de nombreuses réac-
tions. La plupart des commentateurs se focalisent sur ce passage et méme
spécifiquement sur la figure des Amish, comprise comme raillerie a I'égard
dela gauche et des écologistes. Un certain nombre de médias entreprennent
d’éclairer le public sur ces fameux Amish, dressant pour la plupart un por-
trait informe, tres proche de la caricature attendue : une vie sans techno-
logie, sans électricité, sans voiture, sans téléphone®. Plusieurs écologistes
retournent méme (brievement) le stigmate : 'association Les amis de la
Terre manifeste 4 la lumiére des bougies devant le palais de 1'Elysée avec
des pancartes « Je suis Amish » et se renomme pour I'occasion Les Amish
de la Terre, une communication assez ambigué, puisqu'elle est accompa-
gnée du sous-titre « Pour des sociétés rétrogrades », que I'on peut entendre
de diverses manieres, mais qui reconduit aussi le stéréotype de '’Amish en
route vers le passé®. La plupart des réactions ne s'intéressent pas sérieuse-
ment a ce que sont les Amish. Il s’agit surtout de se renvoyer des images
et des bons mots pour faire mouche politiquement. Le député La France

Insoumise (LFI) Manuel Bompart tweete ainsi en réponse a la lampe a huile

7. Pour une analyse des Lumieres comme mouvement pluriel et contradictoire et les difficultés
de ses réappropriations ultérieures, voir Antoine Lilti, L’Héritage des Lumiéres. Ambivalences de la
modernité, Paris, EHESS/Seuil/Gallimard, 2019.

8. «Quisont les Amish cités par Emmanuel Macron pour se moquer des détracteurs dela 5G 7 »,
Ouest-France, 15 septembre 2020. Le Dauphiné libéré offre, seul, un portrait un peu plus complexe,
six semaines plus tard, en demandant a un journaliste aux Etats-Unis de mener une petite
enquéte : Xavier Frere, « Contrairement aux préjugés d’Emmanuel Macron, les Amish “utilisent
beaucoup la technologie” », Le Dauphiné libéré, 2 novembre 2020.

9. «Face alas5G, “nous sommes tous des Amishs” », Reporterre, 15 septembre 2020.



du président : « lui en tout cas n’a pas la lumiere a tous les étages™ ». Les

sapins de Noél ne sont pas loin, ni les vidéos pornos dans I’ascenseur?.

Les Amish ne sont pas la et personne ne s’interroge vraiment sur ce que
serait un « modele Amish ». Il y a cependant quelques exceptions venant
principalement des milieux technocritiques. Irénée Régnauld, cofondateur
du collectif Le mouton numérique, évoque dans une interview a Libération
des communautés, certes conservatrices, mais adoptant face aux nouvelles
technologies des attitudes tres différenciées (acceptation, refus, essai) suite
a des délibérations collectives, qui doivent évaluer la maniere dont la tech-
niquerisque de modifier des modes de vie auxquelsles Amish sont attachés™.
L'historien Francois Jarrige rappelle dans AOC le simplisme de I'imaginaire
delatechnique porté par le discours présidentiel et remarque que les Amish
« ne rejettent jamais en bloc les innovations, mais les adaptent, font le tri
en essayant de faire coincider leur systeme technique et leurs croyances »,
concluant que les Amish ont bien quelque chose anous apprendre: « qu’il est
possible de soumettre les choix techniques a des fins supérieures et autres

que le seul marché® ».

Les Amish sont en effet un exemple bien identifié dans les études des
sciences et des techniques, principalement a la suite de Richard Sclove qui
en a fait un cas paradigmatique pour penser la nature politique des tech-
niques et la nécessité d’'une délibération démocratique sur les innovations.
Son ouvrage de 1995, Democracy and Technology, s'ouvre sur une description
fine du rapport des sociétés amish aux technologies, dont il fait sinon un
modele - il nes’agit pas d'imiter les choix opérés par les Amish, nide revenir

10. Jade Toussay, « Les écolos répondent avec humour aux propos de Macron sur les Amish »,
Huffpost, 15 septembre 2020. )

11. Le 5 juillet 2020, le maire écologiste de Grenoble, Eric Piole, faisait polémique en déclarant
au micro de LCI : « Je fais un raccourci légerement provocateur. Mais grosso modo la 5G c’est
pour nous permettre de regarder des films pornos en HD méme si vous étes dans I'ascenseur ».
En septembre 2020, le maire écologiste de Bordeaux, Pierre Hurmic, avait soulevé une autre
polémique en déclarant refuser d’installer des « arbres morts » pour Noél.

12. Nicolas Celnik, « Technologies : “La réalité des amish n’est pas le retour a la bougie” »,
Libération, 15 septembre 2020. Irénée Régnauld revient ultérieurement sur les Amish, en 2022,
dans son blog Mais oti va le web ? al'occasion de la parution du livre de Linsay Ems, Virtualy Amish.
Preserving Community at the Internet’s Margins, Cambridge, MIT Press, 2022.

13. Francois Jarrige, « Les Amish et lampes a huiles ? Le président Macron piégé par le techno-
solutionnisme » AOC, 24 septembre 2020.



a des formes de vie communautaires, méme si Sclove considére que cela
facilite leur prise de décision — du moins le point de départ de sa réflexion :
toute nouvelle technologie peut transformer la société qui I'adopte, c’est
donc une décision politique qui doit impliquer la société tout entiere ; et
pourtant la plupart des sociétés contemporaines laissent advenir les inno-
vations technologiques, sans envisager les conséquences potentielles — ou
plutot en ne considérant que certains gains, certains avantages — ren-
voyant a une gestion a posteriori d’éventuels correctifs, limitations, com-
pensations. Selon Sclove, examiner les Amish est tres important, parce
qu’ils nous apprennent que nous échouons sur un point essentiel — « nous
n’avons méme pas commencé a débattre de ces questions cruciales » - mais
aussi parce qu'ils sont la preuve vivante qu'une décision préalable sur les

techniques est possible™.

L'idée selon laquelle les innovations technologiques, parce qu'elles trans-
forment le monde, sont résolument politiques et doivent donc étre 1'objet
d’'un débat démocratique n’est pas propre a Richard Sclove : elle est au cceur
des études des sciences et des techniques, du mouvement des Sciences and
Technology Studies (STS) qui se développent dans les années 1990%. Langdon
Winner, par exemple, propose une formulation assez percutante de ce pro-
bléme : « Au royaume de la technique, nous signons sans cesse toute une
série de contrats sociaux dont les termes ne sont révélés qu'apres signature.
[...] C’est du somnambulisme technologique™ ». Pourtant, le rapprochement
assez frappant que fait Sclove entre démocratie technique et Amish ne va
pas prendre. Alors méme que les Amish offrent manifestement un rap-
port tres singulier aux innovations et a la délibération technique, les études

et méme les références aux Amish sont demeurées rares en STS et méme

14. Richard Sclove, Democracy and Technology, New York, The Guilford Press, 1995, p. 9. Louvrage

a recu le prix de I’Association américaine de sciences politiques. Il a été traduit en francais sous

le titre, Choix technologiques, choix de société, Paris, Descartes et C'¢, 2003.

15. Voir par exemple, Yannick Barthe, Michel Callon, Pierre Lascoumes, Agir dans un monde incer-
tain. Essai sur la démocratie technique, Paris, Seuil, 2001.

16. Langdon Winner, La Baleine et le Réacteur. A la recherche des limites au temps de la haute technologie

[1986], Paris, Descartes et C'¢, 2002, p. 30.



en histoire des techniques”. Il y a 1a une sorte de paradoxe que l'on peut

tenter d’éclaircir.

Les Amish sont-ils modernes ?

Issu de I'anabaptisme suisse, le courant des Amish s’est développé au sein
de (puis contre) la réforme zurichoise au début du xvi° siecle. Les anabap-
tistes défendent une version radicale de la réforme, considérant que I'Eglise
(et a fortiori le monde) est déchue et qu'il faut la reconstituer, sur la base
de petits groupes fermés, formés d’'individus vertueux et radicalement
pacifistes, d’ou I'importance centrale que prend pour eux le baptéme qui
marque 'entrée dans la société nouvelle — on ne baptiste que des adultes,
puisque c’est une adhésion libre et volontaire en méme temps qu'un renon-
cement au monde - et de maniere plus polémique les exclusions - non
seulement on ne se mélange pas avec le monde corrompu, mais on évite
méme les membres qui se corrompent. Les Amish tiennent leur nom de
Jakob Amman qui a la toute fin du xv11°siecle opere un schisme qui affecte
d’abord la diaspora anabaptiste alsacienne et concerne une application
plus stricte des principes de non-mondanité (ne pas se mélanger, ne pas
participer aux affaires publiques ni aux rites des autres confessions) et
d’évitement des membres exclus®™. Le schisme Amman s’inscrit dans un
mouvement de long terme qui voit évoluer différents courants européens
de’anabaptisme vers des formes plus ou moins fermées au reste du monde,
les Amish restant de ce point de vue tres proches des courants mennonites
les plus conservateurs — dont ils ne se distinguent que par quelques détails.
Tant les Mennonites que les Amish ont été amenés a émigrer pour des rai-
sons économiques, de persécution ou d'obligation de service militaire®.
Si les Mennonites se sont dispersés sur tous les continents, les Amish sont
17. David E. Nye (Technology matters. Questions to live with, Cambridge, MIT Press, 2006) évoque
ainsi brievement les Amish comme un exemple de renoncement, qu'il met en parallele avec
I’abandon des armes a feu dans le Japon du xv1I° siecle, dans un chapitre sur le déterminisme
technologique.

18. Jean Séguy, Les Assemblées anabaptistes-mennonites de France, Paris, Mouton, 1977, p. 256-260.

19. Jean Séguy (op. cit., p. 29) voit d’ailleurs dans ce mouvement d’émigration un second schisme
« involué » face a une évolution progressiste des Mennonites européens.



aujourd’hui principalement présents aux Etats-Unis et, dans une moindre

mesure, au Canada.

La non-mondanité occupe une place centrale dans les communautés
anabaptistes conservatrices. C'est une question indissociablement théolo-
gique et sociale, les anabaptistes pouvant étre considérés comme relevant
de la secte, au sens sociologique (pas nécessairement négatif) introduit
par Ernst Troeltsch, par opposition a 'Eglise : 13 ou 'Eglise s’accommode
du monde, de ce qui dans le monde est incompatible avec le message chré-
tien (les inégalités sociales, I'exercice de la violence, etc.), ce qui permet
d’embrasser toute la société, mais suppose aussi une certaine forme de
conservatisme social, la secte est un regroupement volontaire d’individus
qui veulent vivre ensemble un perfectionnement social et spirituel, par
un ascétisme qui a un sens religieux, mais qui est aussi pensé comme une
opposition aux déréglements du monde*° (laviolence, les inégalités sociales,
I’Etat, ou plus spécifiquement chez les Huttérites, la propriété privée). La
non-mondanité ne signifie pas du tout que ces communautés vivent cou-
pées du monde — nien termes de géographie, de relations sociales, ni surtout
en termes économiques —, mais qu'elles maintiennent une certaine distance,
qui combine une bienveillance a I'égard des voisins (les « English ») et une
démarcation volontaire, par 'adoption de signes et de comportements spé-

cifiques et le renoncement a d’autres, jugés caractéristiques du « monde ».

Le rapport particulier des Amish aux technologies est directement lié a
cette question de la non-mondanité : jusqu'ou peut-on adopter des objets
et des usages du monde sans remettre en question un certain nombre
d’idéaux qui sont congus par opposition au monde. Les innovations pre-
sentent, du point de vue des Amish, deux types de risques : elles créent
(et facilitent) les liens avec le monde extérieur et elles peuvent déstabili-
ser les modes de vie familiaux et communautaires. Les innovations ne sont

pas considérées comme mauvaises en elles-mémes : les Amish s'inquietent

20. Ernst Troeltsch, Die Soziallehren der Christlichen Kirchen und Gruppen [1912], Tiibigen, Mohr,
1923. Jean Séguy, op. cit., p. 21-23. Pour une analyse historique et critique de cette distinction,
voir Annette Disselkamp, « La typologie Eglise-secte-mystique selon Ernst Troeltsch », L'Année
sociologique, vol. 56, n° 2, 2006, p. 457-474.



plut6t de ce qu'elles peuvent faire a la communauté et a ses principes de
vie. La plupart des innovations sont donc soumises a un processus de déli-
bération, dans lequel les Anciens (les ministres élus) occupent une place
centrale, hiérarchiquement supérieure, mais qui en pratique cherche a pro-
duire un consensus acceptable pour les membres - sachant que ce genre
de différends, quand ils ne se reglent pas de maniere satisfaisante, peuvent
conduire a des scissions. La délibération s’appuie sur des regles intangibles
qui ont un statut quasi constitutionnel pour la communauté (Ordnung) et
sur un ensemble de valeurs traditionnelles largement partagées : privilé-
gier les relations de face a face,la communication orale, la proximité et donc
les échelles réduites, garder ses distances avec les grands centres urbains
(et leurs vices), préserver « I'atmosphére de recueillement et de paix du
foyer », les relations au sein de la famille, ainsi que les visites aupres des

membres de la communauté?’.

Les réponses sont extrémement diverses selon les innovations et les com-
munautés et vont de I'autorisation a l'interdiction en passant par une
multitude de modalités intermédiaires. La radio et la télévision sont géné-
ralement rejetées comme des véhicules de pénétration des valeurs domi-
nantes. Si la plupart des communautés refusent également de se connecter
au réseau électrique, elles peuvent accepter certains appareils électriques,
s'ils sont alimentés par des batteries. La plupart du temps, 'acceptation
d’une technologie est couplée a des formes de bridage ou d’adaptation qui
permet d’en limiter les usages ou les conséquences. C’est le cas par exemple
pour toutes sortes de machines agricoles concues pour étre tirées et acti-
vées par les tracteurs, qui peuvent étre équipées de moteurs a essence pour
pouvoir fonctionner avec une traction animale. Certaines communautés
adaptent méme des ordinateurs pour pouvoir utiliser des traitements de
texte ou des tableurs, en empéchant d’autres usages (communication, jeux,
etc.). Les Amish procédent ainsi a toutes sortes d’inventions pour trouver
des solutions compatibles avec leurs exigences. Le bridage peut aussi passer

21. Marie-Théréze Lassabe-Bernard, Les Amish. Etude historique et sociologique, Paris, Champion,
1999, p- 239.



par les modes de propriété : I'interdiction d’acquérir certaines technologies,
comme les automobiles, n’exclut pas nécessairement I’acces a celles-ci, cer-
taines communautés permettant de se faire conduire par des non-Amish.
Le spectre de ce qui est acceptable dépend beaucoup du caractere plus ou
moins libéral de chaque communauté, mais aussi du domaine d’application
de la technologie : les prescriptions sont plus laches dans les contextes pro-
fessionnels ou les Amish travaillent hors de chez eux, elles le sont moins
dans les autres contextes professionnels, elles sont nettement plus strictes

dans les maisons et radicales dans les écoles?2.

Ce rapport particulier des Amish étatsuniens aux technologies est un
trait relativement récent de leur identité. Aux XVIII® et X1X® siecles, ils se
distinguent de ce point de vue a peine de leurs voisins : principalement
agriculteurs, vivant en milieu rural, ils utilisent le méme genre d’objets
techniques qu'eux®. Non seulement les Amish ne sont alors pas opposés
aux innovations, mais ils ont méme été, comme leurs cousins Mennonites,
des contributeurs de premier plan au développement agricole — devenant
pour la plupart assez prosperes*. Ce n'est qu'au début du xXx° siecle, avec
I'arrivée dans le monde rural étatsunien de trois innovations, le téléphone,
I'automobile, puis le réseau électrique, que la technologie devient une ques-
tion centrale (et bient6t identitaire) pour ces communautés. Il a souvent
été remarqué que la résistance a ces innovations, au réseau électrique en
particulier, avait ensuite presque mécaniquement freiné la pénétration de
nouveaux objets, accentuant au cours du siecle I'écart avec le mode de vie
étatsunien moyen. On peut donc attribuer a ces trois grandes innovations
du tournant du xx° siecle un réle particulierement important dans la trans-
formation de '’Amérique rurale et ce d’autant plus que les Amish n’ont pas

du tout été les seuls a réagir contre elles.

22. Donald B. Kraybill, Karen M. Johnson-Weiner, Steven M. Nolt, The Amish, Baltimore, Johns
Hopkins University Press, 2013, chap. 17.

23. Ibid.

24. Desle xviir®siecle, les anabaptistes européens sont considérés comme des agriculteurs hors
du commun, que les princes cherchent a attirer sur leurs terres. Jean Séguy (op. cit., p. 489-502).



L'historien des techniques Ronald Kline a en effet montré que les popu-
lations rurales étatsuniennes dans leur ensemble, bien au-dela des
seuls Amish, ont exercé une véritable résistance contre le téléphone,
I'automobile et surtout I'électrification, pour des raisons tres diverses
(économiques, culturelles, juridiques). Pour I'électrification, cette résis-
tance tient en particulier a la forme institutionnelle centralisée et assez
autoritaire (la Rural Electrification Administration [REA], mise en place par le
New Deal) par laquelle 1'Etat fédéral, allié & quelques grandes compagnies
privées comme General Electrics, se présentant comme des acteurs de la
modernisation, entendaient transformer les « arriérés » ruraux en consom-
mateurs urbains. Kline montre qu'a c6té de quelques formes d’opposition
radicales (destruction de pylone), les ruraux ont surtout refusé d’acheter
(d’adhérer aux « coopératives » électriques de la REA) ou lorsqu’ils 'ont
fait, ils ont souvent détourné les technologies de leur usage*. Kline se rat-
tache a un courant de 'histoire des techniques qui a mis en valeur la place et
I'importance des usagers dans la définition et la réorientation des techno-
logies®. Kline parle ainsi de « résistance transformative » pour décrire la
maniere dont des innovations, percues comme perturbatrices ou mena-
cantes pour les cadres et les modes de vie de '’Amérique rurale, suscitent
des résistances puis des détournements de la part des usagers, auxquels
s’adaptent en retour les producteurs de ces technologies. Lexemple par
excellence de ces détournements est I’automobile, utilisée par les ruraux
comme moteur pour les machines a laver ou pour le travail des champs,
transformation des usages rapidement intégrée par les constructeurs dans
de nouveaux produits (lave-linge a essence, tracteur) qui finissent par

s'imposer.

La « résistance transformative » et la « réinvention de la modernité » aux-

quelles Kline fait référence pour décrire ce phénomene sont cependant un

25. RonaldR.Kline, Consumersinthe Country. Technology and Social Changein Rural America, Baltimore,
Johns Hopkins University Press, 2000 ; Ronald R. Kline, « Resisting Development, Reinventing
Modernity: Rural Electrification in the United States before World War II », Environmental Values,
vol. 11, n° 3, 2002, p. 327-344.
26. Nelly Oudshoorn, Trevor Pinch, How Users Matter. The Co-Construction of Users and Technology,
Cambridge, MIT Press, 2005.



peu paradoxales. Certes les ruraux ne sont pas passifs et ne se laissent pas
moderniser facilement, certes ils réinventent en partie les usages et les
objets que cherchent a leur imposer les modernisateurs, mais a la fin, les
ruraux ont bien été modernisés : alors que 13 % des exploitations agricoles
étatsuniennes sont électrifiées en 1930, elles sont 93 % a I'étre en 1954%. Les
arguments de Kline s’appliquent en fait beaucoup mieux aux Amish qu'aux
autres ruraux : leur résistance les conduits a des compromis (parfois tres
tortueux) avec les nouvelles technologies, qui ne sont pas complétement
absentes et transforment les modes de vies, mais d'une maniere qui est en
partie controlée et qui, surtout, ne se conclut pas systématiquement par une
adoption, mais ouvre la possibilité a un renoncement. S’il y a des ruraux qui
ont vraiment « réinventé la modernité » pour reprendre le raisonnement
et 'expression de Kline, c’est bien les Amish. S’ils n’apparaissent pourtant
pratiquement pas dans les travaux de Kline, c’est que les Amish ne sont pas

censés étre modernes, ni modernisés.

I1y a de nombreuses raisons pour lesquelles I’argument de Sclove associant
Amish et démocratie technique est resté marginal, voire problématique,
dans les sciences sociales, a commencer par le statut de son auteur, activiste
et consultant plus qu'universitaire. La préférence marquée de Sclove pour
un controle des techniques au niveau citoyen et communautaire lui a valu
les critiques de la politiste et spécialiste des techniques Sheila Jasanoff qui
accuse Sclove de romantisme jeffersonien, d’'une idéalisation des commu-
nautés locales qui parviendraient a conserver le controle de leur destin tech-
nologique, minimisant le poids des déterminismes sociaux (classe, genre,

race, capital)?. Le caractere religieux de ces communautés a aussi géné plus

27. Kline, art. cit., p. 327.

28. Sheila Jasanoff, « Democracy and Technology. By Richard E. Scolve. New York: Guilford, 1995.
338p. $42,00 cloth, $18.95 paper », in American Political Science Review, vol. 90, n° 3, 1996, p. 659-
660. Cet aspect vaut inversement a Richard Sclove une réception plus favorable dans des milieux

proches de I'anarchie ou plus spécifiquement de I'écologie sociale. L'historien Vincent Gerber,
spécialiste de Murray Bookchin et fondateur de la plateforme Ecologie Sociale.ch, reprend ainsi,
dans Socialter en mai 2019, I'argument de Sclove et I'exemple des Amish, texte repris apres l'in-
tervention d’Emmanuel Macron sur le site de la revue : Vincent Gerber, « Faire de la technique

un enjeu politique », Socialter, 15 septembre 2020. Le parallele entre I'anabaptisme et I'anarchie

est assez évident, en particulier sur le rapport aux institutions, au pouvoir et a I'Etat.



d'un commentateur. Ainsi, le philosophe des techniques Carl Mitcham
déclare que le cas des Amish mis en avant par Sclove, certes tout a fait frap-
pant, n’a pas de pertinence pour la question plus générale de la démocratie
technique parce qu’il ne pourrait pas étre « sécularisé », proposition assez
ambigué, la religion pouvant étre entendue comme condition sine qua non
pour que le modele Amish fonctionne* et/ou comme caractéristique incom-
patible avec le reste de la société, supposé sécularisé, qui rendrait impos-
sible toute transposition®*. Méme les auteurs les plus réceptifs a la these de
Sclove, méme ceux qui présentent les Amish comme un exemple a méditer,
formulent des réserves qui tournent toutes plus ou moins autour du theme
de la modernité. Ainsi, le sociologue Frédéric de Coninck, commentant en
septembre 2020 le discours d’Emmanuel Macron et les différentes réac-
tions qu’il a suscitées, déclare que les Amish sont porteurs d'une idée forte
— « ce n'est pas l'objet technique qu’il faut examiner en tant que tel, c’est le
mode de vie dans lequel il s'insere qui importe et la maniere dont il va peser
sur ce mode de vie » — mais tempeére néanmoins : « On en ferait presque un
modele de démocratie technique ! Il ne faut pas non plus exagérer. Il s’agit

d’une micro-société patriarcale bien plus que d'une démocratie’' ».

Iy a une tension dans le « modele Amish » qui n’est nulle part aussi claire-
ment formulée que dans un texte du pasteur et militant écologiste Stéphane
Lavignotte3*. Une description tres précise des procédures, arguments et
valeurs mobilisés par les Amish face aux innovations techniques permet
a Lavignotte de les comparer avec les registres contemporains technocri-
tiques ou décroissants et de réfléchir a ce qui pourrait étre transposé dans

I'ordre de la démocratie technique ou de I'activisme écologique. Lavignotte

29. Ce quin’est pas forcément convaincant si on se référe a la diversité des utopies sociales com-
munautaires, certes souvent plus éphémeres que les anabaptistes, mais pas moins nombreuses
dans les deux derniers siecles.

30. Carl Mitcham, « Democracy and Technology. Richard E. Sclove. New York: Guilford Press, 1995.
Pp. xiv+338; figures, notes, bibliography, index. $42.00 (hardcover) $18.95 (paper) », in Technology
and Culture, vol. 38, n° 2, 1997, p. 531-533. Pour un récent parallele entre religion et démocratie,
voir Hartmut Rosa, Pourquoi la démocratie a besoin de la religion [2022], Paris, La Découverte, 2023.
31. Frédéric de Coninck, « La 5G et les Amish », Forum protestant, 30 septembre 2020.

32. Stéphane Lavignotte, « Faux Amish ? », Entropia, vol. 5, 2008, p. 155-174, repris le 16 sep-
tembre 2020 dans Le Club de Mediapart sous le titre « Les écologistes sont-ils des amishs (ou
inversement) ? ».



remarque que derriere des mots d’ordre tres proches - la valorisation du
local, de I'entraide, du partage, la dévalorisation de la consommation, du
gigantisme, de la dépendance, etc. — se cachent des valeurs incompatibles :
les écologistes rejettent le modele productiviste, entre autres parce qu’'il uni-
formise les individus, 1a ou les Amish auraient comme objectif premier de
ne pas valoriser I'individu. Lavignotte considere bien les Amish comme un
modele de délibération technique, au moins sur certains points — leur sys-
teme de valeur relatif qui donne une grande importance a la comparaison
des objets, I'intégration de la subjectivité des participants dans la prise de
décision —, mais en méme temps, il les repousse (assez classiquement) dans
un autre monde, dans un autre temps : les Amish sont renvoyés a un stade
« pré-moderne », Lavignotte les qualifiant de « communautés archaiques

anti-individualistes » et moralistes33.

Considérer que les Amish ne sont pas modernes, c’est prendre au pied
de la lettre leur idéal socio-théologique de non-mondanité, comme s'’ils
étaient, en effet, arrivés a vivre dans un autre monde. Une telle proposi-
tion n’a aucun sens : les Amish vont au supermarché et connaissent pour
certains tres bien 1'état des marchés mondiaux. Tout un pan de la recherche
sur les Amish insiste justement pour les analyser comme une subculture’+
- al'image des mouvements gothique ou punk — qui certes se distingue, mais
qui n’en est pas moins inscrite dans une culture dominante qui est déter-
minante, puisque c’est justement par rapport a celle-ci que se définissent
les pratiques distinctives. Pour prolonger 'argument de Kline, les Amish
sont modernes comme les autres américains, parce qu’ils sont soumis a une
pression de modernisation, a une avalanche d'innovations. Le fait qu'ils y
répondent d'une maniere singuliére ne les place pas pour autant en dehors

du monde, ni surtout dans le passé.

33. Lidée de Stéphane Lavignotte selon laquelle les Amish, bien qu’issus de la réforme,
n’auraient pas « retenu la valorisation de I'individu que le protestantisme a contribué a apporter
ala modernité » est tres discutable, ne serait-ce que par la position radicale des anabaptistes sur
la nécessité d’'un choix volontaire d’adhésion a la communauté - point central de discorde avec
les courants dominants de la réforme —, mais aussi sur I'égalité des membres.

34. Voirtypiquement George M. Kreps, Joseph F. Donnermeyer, Marty W. Kreps, « The Changing
Occupational Structure of Amish Males », Rural Sociology, vol. 59, n° 4, 1994, p. 708-719.



Ce que révele la position de Lavignotte par conséquent, c’est qu'analyser
la réponse Amish aux innovations nous conduit a reconnaitre que nous
sommes pris dans un dilemme. Souhaiter une démocratie technique, un
contrdle des innovations en rapport a leur potentiel de transformation
sociétal, suppose de pouvoir s’interdire collectivement des objets ou des
usages, ce qui entre en tension avec certaines de nos valeurs libérales. Pour
le formuler dans les termes de Lavignotte : « ce refus des techniques peut-il
perdurer sans une pression sociale trés forte, pas forcément compatible

avec les canons de la liberté individuelle du troisieme millénaire ? »

De quelles valeurs libérales s’agit-il ? Il n'y a aucun doute que la concep-
tion de I'individu est particuliere chez les Amish : le baptisé qui rejoint la
communauté se plie a un esprit d’abandon de soi (la Gelassenheit), de sou-
mission a la famille et a la communauté, mais surtout d’humilité, de modes-
tie et de simplicité. Les Amish se donnent comme objectif de « dompter le
grand JE » mais cela ne signifie pas qu’ils ne sont pas libres de leurs choix
- en particulier économiques —, mais que ces choix sont plus limités, parce
que plus contraints par des prescriptions collectives3. Les Amish sont tres
conservateurs, en particulier en matiere de morale sexuelle, de rapports
de genre, mais aussi de théologie (littéraliste), ce qui rend leur modele évi-
demment un peu génant pour des progressistes libéraux. Mais ce n’est pas
le point essentiel, car en termes de contrdle des techniques, ce qui est en
jeu, c’est moins la liberté des meeurs que la liberté d’innover et de consom-
mer. Controler les innovations, c’est nécessairement restreindre la liberté
d’entreprendre. Encadrer les consommations, c’est restreindre une liberté
qui bien qu’elle soit toute relative — le consommateur ne peut choisir que
ce quon lui propose et il faut encore qu'il en ait les moyens — n'en a pas
moins acquis dans les dernieres décennies un statut politique de premier
plan. Comme le remarque le sociologue et économiste Philipp Lepenies,
a mesure que la crise environnementale s’est imposée comme un sujet
incontournable et que des appels a restreindre ou orienter fortement les

35. Donald B. Kraybill, « Community: taming the big “I” », in What the Amish Teach Us. Plain Living
in a Busy World, Baltimore, Johns Hopkins University Press, 2021.



consommations sont apparus dans l'espace public, ils ont été dénon-
cés comme « liberticides », comme relevant de la « dictature » ou de
I'« écofascisme » desortequ’ilestdevenutresdifficile politiquement (presque
illégitime en réalité) de proposer des politiques d’interdiction ou de restric-
tion sur la consommation — Lepenies y voyant une forme de victoire de cer-
taines positions néolibérales, qui réduisent la liberté a la consommation,
au nom d’une défense des minorités (il serait faramineux que la majorité
puisse imposer des restrictions aux plus riches), et font du consommateurle

seul juge 1égitime des biens et des innovations, le citoyen idéal>®.

Les Amish sont-ils capitalistes ou écologistes ?

Du fait de leur capacité a renoncer a certaines techniques et biens de
consommation, du fait aussi de leur apparent isolement, on a pu parfois
considérer les Amish comme autosuffisants et/ou décroissants, et donc
potentiellement comme un modele alternatif au capitalisme?”. L'historien de
I’économie Martin Lutz a montré qu’il n'en était rien. Bien que jusqu’a la
seconde moitié du xx° siecle, les Amish soient restés principalement
agriculteurs, ils n'ont pas du tout vécu coupés du monde dans une petite
agriculture de subsistance, mais bien au contraire dans un modele
d’agriculture commerciale tres intégré aux marchés américains et glo-
baux, dont ils ont suivi finement les évolutions, privilégiant les cashcrops du
moment - en Pennsylvanie, c’est par exemple le blé pendant la guerre de
Sécession, quand les cours sont au plus haut, le tabac par la suite quand le
blé devient moins profitable3®. Lutz montre en particulier comment, pen-
dant la Seconde Guerre mondiale, les Amish ont réussi a mettre en avant
face a 'administration militaire I'importance de leur contribution agricole
a l'effort de guerre - ce qui est original pour des antimilitaristes radicaux

qui ne veulent rien avoir a faire avec I'Etat — pour obtenir la libération de

36. Philipp Lepenies, Verbot und Verzicht. Politik aus dem Geiste des Unterlassens, Berlin, Suhrkamp,
2022.

37. Méme Stéphane Lavignotte, pourtant bien informé, soutientI’argument de la non croissance.
38. Martin Lutz, « The Amish in the Market: Competing against the Odds? », American Studies
Journal, n° 63, 2017.



leurs jeunes gens qui, objecteurs de conscience, étaient néanmoins affectés

a des projets militaires loin de leurs fermes>.

Au x1x° et pendant une bonne partie du xx° siecle, les profits de cette agri-
culture prospere ont servi principalement a acquérir de nouvelles terres, un
modele qui a atteint ses limites a la fin du xx¢siécle, du fait de la raréfaction
et de I'enchérissement du foncier+°. Mais c’est surtout 'évolution démogra-
phique qui a fait basculer ce modele agricole. De quelques milliers au début
du xx¢siecle, les Amish sont aujourd’hui estimés a 370 000. Du fait de leur
taux de natalité tres élevé, ils sont le groupe ethnoculturel qui se développe
le plus rapidement aux Etats-Unis, leur population doublant environ tous
les 20 ans : a ce rythme, ils auront dépassé le million d’individus peu apres
le milieu du siecle#'. La disponibilité du foncier écartant de fait la plupart
des Amish des activités agricoles, longtemps leur horizon quasi exclusif, ils
sont aujourd’hui moins de 20 % a étre agriculteurs — tendance décroissante.
Les nouveaux métiers amish sont typiquement dans le tourisme, ’artisanat
et la construction#. Profitant des ressources et des spécificités communau-
taires, un milieu entrepreneurial tres dynamique s’est développé dans ces
domaines4:. Cette évolution relativement récente a des incidences impor-
tantes sur les modes de vie amish — 'apparition de femmes entrepreneuses
modifie sensiblement les réles traditionnels, les loisirs sont souvent plus
abondants dans ces métiers nouveaux, I’argent parfois aussi, accentuant
les inégalités. Elle a surtout renforcé encore I'intégration dans I'économie

étatsunienne.

39. Martin Lutz, « Explaining Anabaptist Persistence in the Modern Economy: Past. Paradigms
and New Institutional Theory », Journal of Amish and Plain Anabaptist Studies, vol. 5, n° 2, 2017.

40. Cory Anderson, Loren Kenda, « What Kinds of Places Attract and Sustain Amish
Populations? », Rural Sociology, vol. 80, n° 4, 2015, p. 483-511 montrent que les Amish privilégient
aujourd’hui des implantations nouvelles qui, outre les critéres classiques (proximité d’autres
Amish, éloignement des centres urbains, faibles densités), présentent un prix de la terre moins
élevé.

41. Martin Lutz, « The Amish in the Market », art. cit.

42. George M. Kreps, Joseph F. Donnermeyer, Marty W. Kreps, « The Changing Occupational
Structure of Amish Males », art. cit.

43. Voir Donald B. Kraybill, Steven M. Nolt, Amish Enterprise. From Plows to Profits, Baltimore,
Johns Hopkins University Press, 1995. Les Amish ont en particulier obtenu une exemption des
charges sociales, parce qu’ils font appel a la solidarité communautaire en cas de besoin.



Les Amish ne sont pas pour autant une bonne illustration de la these
wébérienne d'un lien supposé entre capitalisme et protestantisme.
Certes les Amish remplissent un certain nombre des caractéristiques du
modele wébérien en termes d’éthique protestante, en particulier la valo-
risation du travail, de I'effort, de 'ascese et de 'investissement productif
- I'association entre salut et prospérité matérielle étant nettement moins
nette4. Mais pour l'esprit du capitalisme, les Amish sont un exemple peu
convaincant : ils n‘ont pour ainsi dire pas contribué au capitalisme indus-
triel, refusant toute participation a un actionnariat anonyme et lointain et
privilégient les petites entreprises locales, familiales et communautaires.
Le profit est certes possible, et méme recherché, mais il ne constitue pas
une valeur en lui-méme et ne peut qu'étre au service de la communauté et

de la famille.

Pastout a fait capitalistes, pas du tout autosuffisants, ni surtout décroissants,
les Amish ne sont pas non plus franchement écologistes. Lanthropologue
David McConnell et la biologiste Marilyn Loveless ont récemment consa-
cré une étude aux rapports que les Amish entretiennent avec la nature et a
leurs réactions aux enjeux environnementaux locaux et globaux4. Vivant
presque exclusivement en milieu rural et recherchant méme de préférence
des zones peu peuplées, les Amish grandissent dans et développent des rap-
ports forts avec la nature, mais tant leur compréhension des phénomenes
naturels que leur positionnement par rapport a d’éventuelles fragilités des
environnements sont, pour l'instant, assez limités. Cela tient, d'une part,
au cadre théologique dominant, assez ambigu, combinant I'image du jardin
dont 'homme doit prendre soin et de la création mise a disposition d'un
homme central et dominant et, d’autre part, a leur restriction de I'ensei-
gnement, qui se limite volontairement a huit années scolaires, incluant

tres peu les sciences de la nature. Les restrictions technologiques qu’ils

44. Ce qui traduit surtout I'importance des puritains dans 'idéal type. Pour une synthese des
débats et enjeux autour de la these wébérienne, voir Martin Lutz, « Religion und Wirtschaft »,
in Detlef Pollack, Volkhard Krech, Olaf Miiller, Markus Hero (dir.), Handbuch Religionssoziologie,
Wiesbaden, Springer, 2018, p. 715-740.
45. David L. McConnell, Marilyn D. Loveless, Nature and the Environment in Amish Life, Baltimore,
Johns Hopkins University Press, 2018.



s'imposent réduisent certes en partie leur consommation d’énergie, en par-
ticulier pour les communautés qui privilégientlatraction animale, mais cela
n'exclut pas dans bien des communautés, I'usage d’appareils divers alimen-
tés (directement ou indirectement) par des carburants fossiles. Certains
agriculteurs utilisent d’ailleurs couramment des intrants chimiques,
engrais et pesticides et ce n'est qu'assez récemment que s’est développée
une agriculture biologique, qui cherche a profiter de I'image, dominante
dans 'opinion publique étatsunienne, des Amish comme société proche de
la nature et donc pourvoyeuse de produits « authentiques ». Dans les faits,
certains cultivent méme des OGM. Ceux qui ne travaillent plus comme agri-
culteurs, la tres grande majorité aujourd’hui, n'ont pas des pratiques plus
vertueuses. C'est en particulier le cas de ceux, tres nombreux, qui travaillent
dans la construction ou 'artisanat du bois et qui ne se montrent pas parti-
culierement soucieux de la gestion durable des foréts. Ceci dit, McConnell
et Loveless remarquent que si les Amish ne sont pas particulierement éco-
logistes, leur empreinte carbone est néanmoins plutét meilleure que celle
de leurs voisins ruraux, en particulier en termes de transports et de biens
de consommation, et qu'ils produisent une plus grande partie de leur nour-

riture eux-mémes, comparé a leurs voisins.

Plusieurs communautés ont été confrontées ces dernieres décennies a des
accusations de dégradations environnementales, de pollution des eaux en
particulier4. Ces cas sont révélateurs, parce que la non-mondanité pronée
par les Amish prend icila forme d’'un dégoft profond pour les interventions
extérieures, en particulier de la part des administrations de 'Etat, des scien-
tifiques et techniciens, des environnementalistes plus généralement. Si la
plupart de ces communautés ont finalement accepté de travailler avec les
autorités pour résoudre ces problemes, ces cas témoignent du scepticisme
des Amish par rapport a ces enjeux — scepticisme encore plus fort quand
il s’agit de problemes globaux. Pour McConnell et Loveless, 'idéalisation
environnementaliste dont les Amish sont l'objet dans 'opinion publique

46. Amanda Peterka, « Amish Farmers in Chesapeake Bay Watershed Find Themselves in EPA’s
Sights », New York Times, 10 octobre 2011.



et jusque dans certains travaux académiques, se rapproche de celle des
autochtones d’Amérique dans les années 1970 — a un moment ou 'image
de 'homme blanc pollueur et destructeur de I'environnement donne nais-
sance au mythe de l'indien écologiste#’. Le parallele est intéressant parce
quil souligne le caractere souvent caricatural des oppositions entre des
pratiques contemporaines (et des conceptions du monde) occidentales des-
tructrices et d’autres pratiques (ou conceptions) anciennes ou non occi-
dentales, supposées, de ce fait, préservatrices. Ni I'animiste ni ’homme du
passé (ou présumé tel) ne sont nécessairement écologistes, parce qu’ils ne
se posent simplement pas cette question. Lenvironnement est une ques-
tion profondément contemporaine qui n’est pas seulement liée a des modes
d’extraction, de production et de consommation, mais aussi a tout un uni-
vers savant et technique qui identifie 'environnement comme un probleme
que des autorités, des administrations devraient prendre en charge. Si les
Amish ne sont pas écologistes, c’est moins comme !'affirme Lavignotte
parce qu’ils seraient prémodernes et que I’écologie serait une question post-
moderne — en faisant de la modernité un curieux moment intermédiaire
d’'inconscience et d’enthousiasme pour le progres — mais plut6t parce qu’ils
sont hostiles a I’autorité extérieure et, entre autres, a celle des savants, dont

le role est crucial dans 'identification des problemes environnementaux.

Conclusion. Quelles limites pour
un monde pluraliste ?

Les communicants de 'Elysée qui préparent le discours présidentiel de
septembre 2020 ne se soucient pas des Amish. Le « modele Amish » qu'’ils
faconnent vise tout autre chose, la gauche, les écologistes, la décroissance
qui n'ont presque aucun rapport avec les Amish, réduit ici a un stéréotype
d'une société rétrograde et technophobe. Mais il y a d’autres « modeles
Amish » Le plus commun, tout aussi mythique, mais exercant une certaine

fascination surle public étatsunien, étant constitué de petites communautés

47. Shepard Krech III, The Ecological Indian. Myth and History, New York, WW. Norton, 1999.



vivant en intelligence, proche de la nature, loin des désordres et des peurs
du monde urbain occidental moderne, une vie authentique qui semble tirée
d’'un passé fondateur mais perdu, fait de pionniers et de frontiere. Le risque
qu'un Etatsunien devienne Amish est pour autant & peu prés nul : il n'y a
pour ainsi dire pas de convertis, ce qui ne tient pas seulement au fait que
les Amish ne sont pas prosélytes et vivent plut6t entre eux, mais évidem-
ment aussi aux valeurs religieuses et morales tres particulieres de ces com-
munautés. On ne devient pas Amish, sauf si on y est né. Les Amish sont
en expansion — environ 80 % des jeunes choisissant finalement de se faire
baptiser et d’adhérer a ce mode de vie — mais ce n’est manifestement pas un

modele pour des sociétés pluralistes occidentales.

Comme le note le sociologue Marc Olshan, la fascination occidentale pour
les Amish, qu'elle soit négative ou positive - le spectre du retour au passé,
moraliste et castrateur, ou I'utopie communautaire, frugale et tranquille -
manque généralement I'essentiel : les Amish ne sont pas tant un modele, au
sens ou ils auraient trouvé la solution a nos problemes, solution qu’il suffi-
rait d'imiter, qu’ils ne pointent vers un certain nombre de contradictions des

sociétés contemporaines, en termes de libertés, d’innovation et de limites4®.

Les Amish menent une vie tres contrainte, sous le regard et I'autorité de leur
communauté, mais leur rejet de toute autorité extérieure leur offre aussi
une forme de liberté : ils n’'ont pas peur d’étre dépassés, de ne plus étre au
niveau ou a lamode, d’étre dominés par leurs voisins ou abandonnés dans la
vieillesse. La course a I'innovation, qui promet des améliorations sociétales,
une vie meilleure, apparait ainsi surtout comme un impératif structurel
- innover ou disparaitre — une contrainte de réinvention continuelle qui fait
peser sur l'existant la menace du déclin et favorise les comportements les
plus transformateurs, les plus agressifs, indépendamment de leurs effets
sociétaux et environnementaux#. Le discours d’Emmanuel Macron est tres

explicite sur ce point : il n'y a pas d’autre alternative a I'innovation que de

48. Marc A. Olshan, « What good are the Amish? » in Donald B. Kraybill, Marc Alan Olshan (dir.),
The Amish Struggle with Modernity, Hanover, University Press of New England, 1994, p. 231-242.
49. Hartmut Rosa, op. cit.



disparaitre ; conserver la 4G plut6t que d’investir dans la 5G, c’est abandon-
ner le combat et retourner a la lampe a huile. Il n'y a pas différents chemins

entre lesquels on pourrait choisir.

Le discours de la modernité occidentale insiste pourtant sur la capacité a
se (ré)inventer un destin individuel et collectif, a le piloter ou au moins a
'orienter dans une direction choisie et maitrisée. A observer les Amish,
I'importance qu’ils accordent aux innovations, les délibérations et les choix
qu’ils operent, on ne peut qu'étre frappé par leur volonté de controler leur
devenir collectif et s’interroger, par la méme occasion, sur la légereté des
sociétés occidentales a cet égard. Si elles connaissent la contestation face
aux innovations, si des voix s’élevent contre les conséquences de tel ou tel
projet, que ce soit pour défendre les perdants, la destruction de mode de vie
ou d’environnements, les processus de délibération et d’autorisation sont
structurellement favorables aux innovations*°. Au mieux, les nouveaux pro-
jets peuvent étre reformulés pour intégrer certaines critiques, mais fonda-
mentalement ils doivent étre autorisés et encouragés. La possibilité méme
d’'un veto est écartée, soit par 'inclusion des promoteurs dans les proces-
sus délibératifs’, soit par des arguments juridiques, les regles au nom des-
quelles on doit juger des projets devant étre définis en amont et s’appliquer
également a tous les projets, excluant les réflexions ad hoc sur les consé-
quences sociales ou environnementales. Tout projet, toute innovation doit
étre accueillie et encouragée, renvoyant a plus tard, lorsqu’elle a effective-
ment transformé le monde, I’analyse de ses conséquences et d’éventuels
correctifs. Ce « somnambulisme technologique » nous empéche de choisir
notre chemin et en particulier de répondre a la crise environnementale. Le
renoncement, l'interdiction et le bridage peuvent avoir une place positive
dans des sociétés libérales et pluralistes, pour peu qu’elles soient au service

d’un objectif collectif : une société durable dans les limites planétaires.

50. Frédéric Graber, Inutilité publique. Histoire d’une culture politique frangaise, Paris, Amsterdam, 2022.
51. Des formes de gouvernance qui posent en principe I'implication égale de tous les inté-
réts en présence, impliquent généralement que les projets ne peuvent étre écartés, mais
seulement améliorés.



BIBLIOGRAPHIE

« Exclusif. Lyon, Bordeaux, Marseille : les maires de 11 grandes villes demandent un mo-
ratoire sur la 5G », Journal du dimanche, 12 septembre 2020.

« Face ala 5G, “nous sommes tous des Amish” », Reporterre, 15 septembre 2020.

« Qui sont les Amish cités par Emmanuel Macron pour se moquer des détracteurs
dela 5G ? », Ouest-France, 15 septembre 2020.

ANDERSON Cory, KENDA Loren, « What Kinds of Places Attract and Sustain Amish
Populations? », Rural Sociology, vol. 80, n° 4, 2015, p. 483-511.

BARTHE Yannick, CALLON Michel, LASCOUMES Pierre, Agir dans un monde incertain.
Essai sur la démocratie technique, Paris, Seuil, 2001.

BERDAH Arthur, « A deux jours de la primaire, Macron donne des gages a la droite »,
Le Figaro, 18 novembre 2016.

CELNIK Nicolas, « Technologies : “La réalité des Amish n’est pas le retour a la bougie” »,
Libération, 15 septembre 2020.

DE CONINCK Frédéric, « La 5G et les Amish », Forum protestant, 30 septembre 2020.

« Discours du Président Emmanuel Macron aux acteurs du numérique », 14 sep-
tembre 2020, https://www.elysee.fr/emmanuel-macron/2020/09/14/
discours-du-president-emmanuel-macron-aux-acteurs-du-numerique.

DISSELKAMP Annette, « La typologie Eglise-secte-mystique selon Ernst Troeltsch »,
Année sociologique, vol. 56, n° 2, 2006, p. 457-474.

EMs Linsay, Virtualy Amish. Preserving Community at the Internet’s Margins, Cambridge,
MIT Press, 2022.

FRERE Xavier, « Contrairement aux préjugés d’ Emmanuel Macron, les Amish “utilisent
beaucoup la technologie” », Le Dauphiné libéré, 2 novembre 2020.

FREssOZ Jean-Baptiste, « La bougie stéarique », in Le Magasin du monde. La mondialisation
par les objets, du xviir siécle a nos jours, Pierre Singaravélou, Sylvain Venayre (dir.), Paris,
Fayard, 2020.

GERBER Vincent, « Faire de la technique un enjeu politique », Socialter, 15 septembre 2020.

GRABER Frédéric, Inutilité publique. Histoire d’'une culture politique frangaise, Paris,
Amsterdam, 2022.

ARRIGE Francois « Les Amish utilisent-ils des lampes a huiles ? Le président Macron
¢ p p
piégé par le technosolutionnisme », AOC, 24 septembre 2020.

JASANOFF Sheila, « Democracy and Technology. By Richard E. Scolve. New York: Guilford,
1995. 338p. $42,00 cloth, $18.95 paper »,vol. 90, n° 3, 1996, p. 659-660.

KLINERonaldR.,«Resisting Development, Reinventing Modernity: Rural Electrification
in the United States before World War II », Environmental Values, vol. 11, n° 3, 2002,

P- 327-344.


https://www.elysee.fr/emmanuel-macron/2020/09/14/discours-du-president-emmanuel-macron-aux-acteurs-du-numerique
https://www.elysee.fr/emmanuel-macron/2020/09/14/discours-du-president-emmanuel-macron-aux-acteurs-du-numerique

KLINE Ronald R., Consumers in the Country: Technology and Social change in Rural America,
Baltimore, Johns Hopkins University Press, 2000.

KrAYBILL Donald B., JOHNSON-WEINER Karen M., NoOLT Steven M., The Amish,
Baltimore, Johns Hopkins University Press, 2013.

KrAYBILL Donald B., NOLT Steven M., Amish Enterprise: From Plows to Profits, Baltimore,
Johns Hopkins University Press, 1995.

KrRAYBILL Donald B., What the Amish Teach Us. Plain Living in a Busy World, Baltimore,
Johns Hopkins University Press, 2021.

KRrECH Shepard III, The Ecological Indian. Myth and History, New York, WW. Norton, 1999.

KREPS George M., DONNERMEYER Joseph F., KREPs Marty W., « The Changing
Occupational Structure of Amish Males », Rural Sociology, vol. 59, n° 4,1994, p. 708-719.

LASSABE-BERNARD Marie-Théréze, Les Amish. Etude historique et sociologique, Paris,
Champion, 1999.

LAVIGNOTTE Stéphane, « Faux Amish ? » Entropia, 5, 2008, p. 155-174, repris le 16 sep-
tembre 2020 dans Le Club de Mediapart sous le titre « Les écologistes sont-ils des Amish
(ou inversement) ? »

LEGRoOSs Claire, « L'“écologie punitive” un slogan facile qui agit comme un repoussoir et
confisque le débat démocratique », Le Monde, 13 mars 2024.

LEPENIES Philipp, Verbot und Verzicht. Politik aus dem Geiste des Unterlassens, Berlin,
Suhrkamp, 2022.

Les Proposition de la Convention citoyenne pour le climat, p. 81, https://www.lecese.fr/sites/de-
fault/files/pdf/Convention/ccc-rapport-final.pdf.

LiLTI Antoine, L’Héritage des Lumiéres. Ambivalences de la modernité, Paris, EHESS/Seuil/
Gallimard, 2019.

LuTtz Martin, « Explaining Anabaptist Persistence in the Modern Economy: Past.
Paradigms and New Institutional Theory », Journal of Amish and Plain Anabaptist Studies,
vol. 5,n° 2, 2017.

LuTz Martin, « Religion und Wirtschaft » in Handbuch Religionssoziologie, Detlef Pollack,
Volkhard Krech, Olaf Miiller, Markus Hero(dir.), Wiesbaden, Springer, 2018, p. 715-740.

LuTtz Martin, « The Amish in the Market: Competing against the Odds? » American
Studies Journal, n° 63, 2017.

McCoNNELL David L., LOVELESS Marilyn D., Nature and the Environment in Amish Life,
Baltimore, Johns Hopkins University Press, 2018.

MitcHAM Carl, « Democracy and Technology. Richard E. Sclove. New York: Guilford Press,
1995. Pp. xiv+338; figures, notes, bibliography, index. $42.00 (hardcover) $18.95
(paper) »,vol. 38, n° 2, 1997, p. 531-533.

NYE David E., Technology matters. Questions to live with, Cambridge, MIT Press, 2006.


https://www.lecese.fr/sites/default/files/pdf/Convention/ccc-rapport-final.pdf
https://www.lecese.fr/sites/default/files/pdf/Convention/ccc-rapport-final.pdf

OLSsHAN Marc A., « What Good are the Amish? », in The Amish Struggle with Modernity,
Donald B. Kraybill, Marc Alan Olshan (dir.), Hanover, University Press of
New England, 1994, p. 231-242.

OuDSHOORN Nelly, PINCcH Trevor, How Users Matter. The Co-Construction of Users and
Technology, Cambridge, MIT Press, 2005.

PETERKA Amanda, « Amish Farmers in Chesapeake Bay Watershed Find Themselves in
EPA’s Sights » New York Times, 10 octobre 2011.

Rosa Hartmut, Pourquoi la démocratie a besoin de la religion [2022], Paris, La Découverte,
2023.

ScLOVE Richard, Choix technologiques, choix de société [1995], Paris, Descartes et C'¢, 2003.
SEGUY Jean, Les Assemblées anabaptistes-mennonites de France, Paris, Mouton, 1977.

ToussAy Jade, « Les écolos répondent avec humour aux propos de Macron sur les
Amish », Huffpost, 15 septembre 2020.

TroELTSsCH Ernst, Die Soziallehren der Christlichen Kirchen und Gruppen [1912], Tiibigen,
Mohr, 1923.

WINNER Langdon, La Baleine et le Réacteur. A la recherche des limites au temps de la haute tech-
nologie [1986], Paris, Descartes et C.



