
URL / DOI https://doi.org/10.57086/apropos.271

Licence https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Feministische Perspektiven auf 
Ökologie und Kapitalismus

Deutsche und französische Analysen des Ekozids

Perspectives féministes sur l’écologie et le capitalisme. 
Analyses françaises et allemandes de l’écocide

Cornelia Möser
Centre de recherches sociologiques et politiques de Paris 

CRESPPA, CNRS.
Cornelia Möser examine à travers une comparaison franco-allemande les liens entre écologie, 
féminisme et critique du capitalisme. Elle montre comment, dans les années 1970, l’écofémi-
nisme remet en question le productivisme et l’idéologie de la croissance illimitée, commune 
au capitalisme et au socialisme. En France, Françoise d’Eaubonne, inscrit sa critique du capi-
talisme dans une critique plus large du patriarcat : la racine de la crise écologique résiderait 
dans l’appropriation masculine de la nature et de la fécondité féminine. La critique est d’abord 
d’ordre éthique, orientée vers une révolution des valeurs et des rapports de genre. En Allemagne, 
domine au contraire une approche matérialiste incarnée par les écrits de Maria Mies, Veronika 
Bennholdt-Thomsen et Claudia von Werlhof (ce que l’on appelle désormais l’École de Bielefeld, 
Bielefelder Schule). Selon cette approche, le capitalisme, en exploitant le travail domestique, les 
colonies et la nature, reproduirait une domination patriarcale qui lui serait antérieure. Alors qu’en 
Allemagne, l’écoféminisme tend aujourd’hui à prendre ses distances avec l’« économisme » des 
pionnières de la Bielefelder Schule et leur assimilation de la femme à la nature, Cornelia Möser 
voit une plus grande continuité dans les approches françaises de l’écoféminisme.
Im letzten Jahrzehnt hat das ökofeministische Denken in der französischsprachigen Welt einen 
beeindruckenden Erfolg in der Verlagsbranche erlebt, der sogar zu aktuellen Übersetzungen al-
ter Texte des deutschen Ökofeminismus geführt hat. Dieser Artikel geht von der Hypothese aus, 
dass das wachsende Interesse am ökofeministischen Denken auf die Grenzen der politischen 
Ökologie zurückzuführen ist. Letztere versucht, die ökologische Katastrophe oft ausschließlich 



durch die kapitalistische Wirtschaftsordnung zu erklären. Die Kritik an der politischen Ökono-
mie hat das ökofeministische Denken zwar stark inspiriert, sie distanziert sich aber auch in 
einigen Punkten davon. Im ersten Teil des Artikels wird die Rolle der politischen Ökonomie 
in den Werken von zentralen Ökofeministinnen wie Françoise d’Eaubonne, Maria Mies und 
Veronika Bennholdt-Thomsen dargelegt. Im zweiten Teil untersuche ich, wie diese Arbeiten 
Geschlecht und Sexualität betrachten, und im letzten Teil wende ich die Erkenntnisse aus den 
ersten beiden Teilen auf neuere Trends im Bereich der Ökologie und der Geschlechterfor-
schung an, um die jüngsten Entwicklungen zu diskutieren.

écoféminisme, France, Allemagne, économie, genre

Ökofeminismus, Frankreich, Deutschland, Ökonomie, Geschlecht

Einleitung

Wer ist schuld an der Umweltzerstörung? Der Mensch? Der Kapitalismus? 
Der Sexismus? Der Kolonialismus? Seit langer Zeit versucht die 
Ökologieforschung, Antworten auf  diese Frage zu geben. 2002 hat Paul 
Crutzen durch seinen Vorschlag eines neuen geologischen Zeitalters, des 
Anthropozäns,1 die Wogen noch einmal hochkochen lassen, und wenn sich 
auch viele Kontinuitäten zu vorangegangenen ökologischen Debatten finden 
lassen, so hat die von ihm ausgelöste Diskussion über das Anthropozän 
doch einen interdisziplinären wissenschaftlichen Austausch befördert.

Wie die Wissenschaftshistorikerin Carolyn Merchant in einem Aufsatz 
von 2016 bereits bemerkte, spielt Geschlecht in der Ökologie von Anfang an 
eine Rolle:2 Schon der Begriff der Ökologie mit seinen griechischen Wurzeln 
im oikos, im Haus, macht die Ökologie zur Wissenschaft des Haushalts,3 was 
die erste Ökologieforscherin Ellen Swallow Richards in der zweiten Hälfte 
des  19. Jahrhunderts dazu veranlasste, ihre Umweltforschung „Ökologie“ 
zu nennen. Die siebzig Jahre später begründete Umweltforschung der 
1960er  Jahre war maßgeblich von der Veröffentlichung Rachel Carsons 
Silent Spring geprägt,4 welche, wie schon Ellen Swallow Richards, die Frage 
nach der Bewohnbarkeit der Erde stellte.

1.  Paul J. Crutzen, “Geology of  mankind”, Nature, Nr. 415, 2002, S. 23–23.
2.  Carolyn Merchant (Hg.), Earthcare: Women and the Environment [1996], London, Routledge, 2016.
3.  Ebd., S. 139.
4.  Rachel Louise Carson, Silent Spring, Boston, Houghton Mifflin, 1962.



In den 1970er Jahren tauchen die ersten Texte auf, welche sich selbst explizit 
ökofeministisch nennen und verschiedene Analysen dafür anbieten, welche 
Rolle Geschlecht bei der Umweltzerstörung spielt. In diesem Artikel geht 
es darum, aus einer vorwiegend deutsch-französischen Perspektive der 
Verschränkung diverser Machtmechanismen in diesen Arbeiten nachzuge-
hen. Hierzu werde ich in einem ersten Schritt herausarbeiten, wie der Beitrag 
der politischen Ökonomie in zentralen ökofeministischen Ansätzen analy-
siert wurde und zugleich die Unterschiede zwischen den Ansätzen aufzeigen. 
Der zweite Teil des Artikels ist den jeweils verwendeten Definitionen von 
Geschlecht gewidmet und der Frage, welche Rolle die jeweiligen Analysen 
der Geschlechterherrschaft bei der Umweltzerstörung zuschreiben und 
wie diese eventuell mit Analysen der politischen Ökonomie verschränkt 
sind. Abschließend werde ich neuere Arbeiten in die herausgearbeiteten 
Traditionen einordnen und dabei auch aktuelle Tendenzen und bleibende 
Fragen aufzeigen.

Politische Ökonomie – Politische Ökologie
Die Rolle, welche die politische Ökonomie in der Umweltzerstörung 
spielt, wurde in der Ökologie seit ihren Anfängen untersucht, auch im 
deutschen und französischen Kontext. Bezogen auf  Frankreich stellen der 
Sozialpsychologe Serge Moscovici5 und der Soziologe und Politiker René 
Dumont zentrale Referenzen der politischen Ökologie dar, die auch für den 
Ökofeminismus Bezugspunkte waren.6 Auf seinen Wahlkampfslogan Écologie 
ou la mort (Ökologie oder Tod) nimmt die erste französische Ökofeministin, 
Françoise d’Eaubonne, explizit Bezug mit ihrem Buch Feminismus oder Tod.7 
D’Eaubonne positioniert sich in diesem Gründungstext, auf  welchen drei 

5.  Serge Moscovici, Essai sur l’histoire humaine de la nature, Paris, Flammarion, 1968. Serge 
Moscovici, La Société contre nature, Paris, Union générale d’éditions, 1972.
6.  René Dumont, L’Utopie ou la mort !, Paris, Seuil, 1973.
7.  Françoise d’Eaubonne, Le Féminisme ou la mort, Paris, Pierre Horay, 1974. Inwiefern hier eine 
implizite Anspielung auf  Rosa Luxemburgs Ausspruch „Sozialismus oder Barbarei“ beabsich-
tigt war kann nur spekuliert werden.



Jahre später der Band Ökologie und Feminismus8 folgt, doppelt kritisch: einer-
seits gegen den Produktivismus (sie spricht von illimitisme, einer Ideologie, 
wonach endlose Ressourcen zur menschlichen/männlichen Verfügung 
stünden), der sowohl den Kapitalismus als auch den real existierenden 
Sozialismus ihrer Zeit prägte, andererseits gegen die verbreitete Vorstellung 
einer Frauenemanzipation durch Lohnarbeit.9 Wenn die Umweltzerstörung 
Ergebnis der kapitalistischen Wirtschaftsform sei, dann dürfte sie in real-
sozialistischen Gesellschaften nicht länger existieren, genauso wie die 
Frauenunterdrückung, wenn diese auf  die kapitalistische Wirtschaftsform 
reduziert wird. Für d’Eaubonne sind auch staatskapitalistische Gesellschaften 
von denselben patriarchalen Prinzipien von Aneignung (appropriation), 
Dominanz (dominance), Konkurrenzagressivität (aggressivité compétitive) 
und einer Ideologie der Grenzenlosigkeit (illimitisme) geprägt.10 Mit dem 
deutschen Soziologen Reimut Reiche fragt sie auch danach, warum in sozia-
listischen Gesellschaften die Unterdrückung von Frauen und Homosexuellen 
fortbesteht.11 Ihre Antwort: weil der Ursprung der Umweltzerstörung wie 
auch der Frauen- und Homosexuellenunterdrückung eben nicht einzig in 
der kapitalistischen Wirtschaftsweise begründet liegt, sondern vielmehr im 
Sexismus. In Écologie et féminisme fasst d’Eaubonne zusammen:

Das Prinzip der Verschlechterung der Güter dieses Planeten begann 
also mit dem Sexismus oder der geschlechtlichen Aufgabenteilung, 
wobei die den Frauen vorbehaltenen Aufgaben untergeordnet waren. 

8.  Françoise d’Eaubonne, Écologie et féminisme. Révolution ou mutation  ? [1978], Paris, Libre  & 
Solidaire, 2018.
9.  Im Unterkapitel „Arbeit und Prostitution“ geht sie auf  die ungleichen Situationen von 
Arbeiterinnen und Bürgerinnen ein, welche sich nur in der gegen sie gerichtete Verachtung 
überschneiden, sowie auf  die moralische und gesellschaftliche Bestimmung von Arbeit und/als 
Prostitution (und andersherum) ein. Françoise d’Eaubonne, Le Féminisme ou la mort [1974], Paris, 
Le Passager clandestin, 2020, S. 77–112. Simone de Beauvoir folgend kritisiert d’Eaubonne aber 
trotzdem die ökonomische Abhängigkeit der Frauen von den Männern.
10.  Françoise d’Eaubonne, Écologie et féminisme. Révolution ou mutation ?, op. cit. , S. 166.
11.  Françoise d’Eaubonne, Le Féminisme ou la mort, op. cit. , S. 125. Françoise d’Eaubonne, Écologie 
et féminisme, op. cit. , S. 127–137. Voir aussi Reimut Reiche, Sexualität und Klassenkampf. Zur Abwehr 
repressiver Entsublimierung [1968], Frankfurt am Main, Fischer, 1971. Reimut Reiche, Sexualité et lutte 
de classes. Défense contre la désublimation répressive, Paris, Maspero, 1971. Nebenbei sei erwähnt, dass 
sich bei d’Eaubonne mehrere deutschsprachige Referenzen finden lassen wie Rudi Dutschke 
und Ulrike Meinhof, was in der frühen feministischen Forschung Frankreichs selten ist. Zu 
d’Eaubonnes Bezug auf  die deutsche Linke siehe auch die Einleitung von Isabelle Cambourakis 
zu Françoise d’Eaubonne, Contre-violence ou la résistance à l’État [1978], Paris, Cambourakis, 2023.



[…] die immer schneller voranschreitende Zerstörung einer von 
einem universellen männlichen System beherrschten Welt, die nach 
den enormen und blutigen Kriegen der Vergangenheit an den Rand 
der Erschöpfung ihrer Ressourcen gelangt ist, was irreversibel zu 
werden droht, und die Entscheidung für eine tödliche Energieform, die 
Kernenergie, um weiterhin eine einzige Energiequelle in den Händen 

einiger weniger Besitzenden zu konzentrieren.12

D’Eaubonne macht vor allem die männliche Kontrolle über die Gebärfähigkeit 
der Frauen für die ökologische Katastrophe verantwortlich und folglich 
sieht sie als Aufgabe des Ökofeminismus, sich für eine selbstbestim-
mte Kontrolle der Frauen über ihre eigene Fruchtbarkeit einzusetzen, ein 
Thema, welches, zur Zeit, als Féminisme ou la mort geschrieben wurde, die 
Tagespolitik durch die Kämpfe des MLF (Mouvement de libération des femmes) 
und des MLAC (Mouvement pour la liberté de l’avortement et de la contraception) 
stark prägte. Sie reagiert damit auch auf  die zeitgenössische Diskussion zu 
Überbevölkerung, ausgelöst durch den Bericht des Club of Rome von 1972.13 
Für diesen Fokus auf  Geburtenkontrolle und Überbevölkerung wurde sie 
von den Herausgeberinnen der Neuauflage von 2020 kritisiert, die sich von 
d’Eaubonne eine größere Sensibilität gegenüber dem kolonialen Charakter 
dieses Diskurses gewünscht hätten.14 Für d’Eaubonne ist der Kapitalismus 
das letzte Stadium des Patriarchats vor seinem Ende: „der universelle 
Kapitalismus, ob multinational oder staatlicher sogenannter ‚Sozialismen’ 
ist direkt für die Umweltbedrohung verantwortlich, aber es ist weder 
ihre erste Ursache noch ihre letzte.“15 Sie kehrt also die in der politischen 

12.  Françoise d’Eaubonne, Écologie et féminisme, op. cit. , S. 35. « Le principe de détérioration des 
biens de cette planète a donc commencé avec le sexisme, ou division des tâches selon les sexes, 
avec subordination de celles réservées aux femmes. […] la destruction, de plus en plus accélérée, 
d’un monde géré par un système mâle-universel et qui, après les énormes et sanglantes guerres 
du passé, en vient à l’épuisement des ressources qui menace de devenir irréversible, et au choix 
d’une énergie de mort, la nucléaire, pour continuer à concentrer entre les mains de quelques 
possesseurs une unique source d’énergie. »
13.  „Die Grenzen des Wachstums“. The Limits to Growth. A Report for the Club of Rome’s Project on the 
Predicament of Mankind) vom MIT erstellt. An dieser Stelle kann auch die Veröffentlichung von Paul 
Ehrlich genannt werden Paul R. Ehrlich, The Population Bomb [1968], New York, Ballentin Books, 1971.
14.  Myriam Bahaffou und Julie Gorecki in Vorwort zu Françoise d’Eaubonne, Le Féminisme ou la 
mort, op. cit. , S. 38.
15.  Françoise d’Eaubonne, Écologie et féminisme, op. cit. , S. 85. Hier d’Eaubonne: « le capitalisme 
universel, soit multinationales soit étatisme des soi-disant ‘socialismes’, est la cause immédiate 



Ökologie verbreitete Sicht um, dass die kapitalistische Wirtschaftsweise 
nicht nur grundlegend für die Umweltzerstörung, sondern auch für die 
Geschlechterverhältnisse ist. Im Gegenteil sei es der historische und kul-
turelle Sexismus, der sowohl die Ökonomie als auch ihre umweltzerstöre-
rischen Folgen zu verantworten habe.

Die deutschen Ökofeministinnen der Bielefelder Schule vertreten ähn-
liche Positionen. Doch trotz aller Parallelen muss hier bemerkt werden, 
dass d’Eaubonne sich mit ihrem Fokus auf  Geburtenkontrolle in diesem 
Punkt wesentlich von der Bielefelder Schule unterscheidet, die sich wie der 
radikale und der sozialistische Feminismus vielmehr mit der Hausarbeit 
beschäftigt. In vehementer Auseinandersetzung mit den Marxisten ihrer 
Zeit, die diese Tätigkeiten weder als Arbeit noch als produktiv anerkennen 
wollten, bestanden die Bielefelderinnen darauf, dass die geschlechtliche 
Arbeitsteilung kein Familienproblem, sondern ein Gesellschaftsproblem 
sei. Die Debatte um den Lohn für Hausarbeit wurde dabei international 
geführt, und wie auch Émilie Hache kürzlich bemerkt hat, lassen sich hier 
relativ markante Unterschiede zwischen den Bielefelderinnen und z.  B. 
den Italienerinnen wie Mariarosa Della Costa oder auch Silvia Federici 
sowie der US-Amerikanerin Selma James feststellen, die diese Kampagne 
geführt haben. Die französische feministische Debatte, obgleich eben-
falls auf  Hausarbeit konzentriert, führte mit dem mode de production domes-
tique16 von Christine Delphy eine alternative Sichtweise ein, welche die 
Eigenständigkeit dieses Produktionsmodus und seine Herstellung von 
Geschlechterklassen betont. Ein Lohn für Hausarbeit, auch als strategisch 
uneinlösbare Forderung, welche die Fundamente und Grenzen der kapita-
listischen und sexistischen Wirtschaftsweise sichtbar machen soll, ist für 
Delphy nicht vertretbar, er könnte sogar kontraproduktiv sein.17

de la menace écologique, mais nullement la première ni la plus ancienne ».
16.  Christine Delphy, L’Ennemi principal. 1  : Économie politique du patriarcat, Paris, Syllepse, 1998. 
S. 31–56.
17.  Christine Delphy, «  Par où attaquer le “partage inégal” du “travail ménager”  ?  », Nouvelles 
questions féministes, Nr. 22, Heft 3, 2003, S. 47–71. Dies., « Faire payer les hommes ? Rémunérer le 
travail domestique n’est pas la solution », Travail, genre et sociétés, Nr. 46, Heft 2, 2021, S. 185–188.



Demgegenüber schlagen die Bielefelderinnen –  hier zum Beispiel Maria 
Mies  – vor, das Hausfrauensyndrom als grundlegendes ökonomisches 
Prinzip von Kapitalismus und Kolonialismus sichtbar zu machen.18 Tief  in 
die Menschheitsgeschichte zurückgehend bezeichnet Mies die Beziehung 
von Frau und Kind als erste soziale Beziehung. Da Männer ihre Körper nicht 
(wie Frauen durch Geburt und Milchproduktion) unmittelbar als produktiv 
erfahren könnten, würde die Produktivität von Männern erst spät in der 
Menschheitsgeschichte wahrnehmbar mit dem Aufkommen von Werkzeug. 
Damit sei die männliche Sicht auf  Produktivität eine durch Werkzeug ver-
mittelte, durch welche Männer die Frauen als eine ihnen äußere Natur 
wahrnehmen. Jagdwerkzeug sei jedoch nicht produktiv, sondern destruk-
tiv und erst mit dem Aufkommen der Herdenhaltung habe sich eine pro-
duktive Wirtschaftsweise auch für Männer ergeben, welche allerdings auf  
Zwang und Ausbeutung beruhe. Dieser gewaltvolle Bezug auf  Vieh und 
Umwelt habe sich auch auf  das menschliche Miteinander übertragen und 
zu Sklaverei und zur Aneignung von Frauen und ihrer Fruchtbarkeit wie 
Arbeit geführt. Der Feudalismus habe die Leibeigenschaft als solche von der 
Viehwirtschaft übernommen und diese auf  Zwang und Ausbeutung beru-
hende Beziehung bestehe auch im Kapitalismus fort, der sich z. B. indigene 
Völker angeeignet und Sklaverei in der Dreiecksökonomie zu einer rentablen 
Extraktionsökonomie befördert habe. Die Kolonie des modernen Arbeiters 
ist bei Mies seine Frau, die bürgerliche Frau als domestizierte Natur, die 
versklavte Frau als „wilde“ Natur. Die Proletarisierung des Mannes sei von 
der Hausfrauisierung der Frauen begleitet worden.

Diese heute etwas befremdlich anmutenden großen Erzählungen prägten 
die Sozial- und Geisteswissenschaften in den  1960er und 1970er  Jahren 
und so auch die ersten Versuche der Geschlechterforschung, welche in 
jener Zeit ihren Ursprung hatten. Hier wird ganz offensichtlich versucht, 

18.  Maria Mies, „Gesellschaftliche Ursprünge der geschlechtlichen Arbeitsteilung“, Frauen, die 
letzte Kolonie, Claudia von Werlhof, Maria Mies, Veronika Bennholdt-Thomsen (Hg.), Reinbek, 
Rowohlt-Taschenbuch, 1983, S. 164-193.



an Friedrich Engels Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats19 
anzuschließen und ihn um feministische Kritiken und Analysen zu ergän-
zen. Sowohl d’Eaubonne als auch Mies versuchen nachzuweisen, dass 
eine spezifische Haltung gegenüber der Produktion des Lebens, der Herde 
wie der Menschen, des tierischen wie des menschlichen also, zu einer 
zerstörerischen Kultur und Ökonomie führt, die schließlich im kolonialen 
Hausfrauen-Kapitalismus gipfelt.

Dabei sind Mies und Bennholdt-Thomsen auch durch ihre Kooperation mit 
Vandana Shiva und ihre Aufenthalte in Indien und Südamerika sensibler 
gegenüber der kolonialen Dimension als d’Eaubonne. Ihre Subsistenz-
Perspektive beinhaltet eine relativ ökonomistische Sicht auf  Geschlecht, in 
welcher die jeweilige Wirtschaftsform zur spezifischen Auf- oder Abwertung 
von Männern und Frauen führt. Insofern kann ihr Modell als umgekehrtes 
zu dem von d’Eaubonne gelten, da es bei d’Eaubonne der Sexismus ist, 
der zu einer bestimmten Wirtschaftsform führt und nicht umgekehrt. 
D’Eaubonne ist hier dem radikalen materialistischen Feminismus (der nach 
ihr kam) näher, der im Patriarchat den „Hauptfeind“ verortet.20

Émilie Hache fasst den Unterschied zwischen dem italienischen Hausarbeits- 
und dem deutschen Subsistenzansatz folgendermaßen zusammen: Im ers-
teren gehe es vorwiegend um soziale Reproduktion, und es ist lediglich Silvia 
Federici, die später ökologische Überlegungen in diesem Zusammenhang 
aufstellte. Die deutsche Subsistenz-Perspektive hingegen sei auf  Frauen-
Autonomie ausgerichtet, also auf  eine produktive Wirtschaftsweise, was 
der alleinige Fokus auf  soziale Reproduktion nicht hergebe.21 Hier kann 
ergänzt werden, dass der Bielefelder Subsistenz-Ansatz maßgeblich (vor 
allem bei Claudia von Werlhof) auf  einer feministischen Aneignung von 
Rosa Luxemburgs Imperialismustheorie beruht. Nach Luxemburg hängt 

19.  Friedrich Engels, Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats: im Anschluß an Lewis 
H. Morgans Forschungen, Zürich, Hottingen, 1884.
20.  Christine Delphy, L’Ennemi principal, op. cit. , Christine Delphy, L’Ennemi principal. 2 : Penser le 
genre, Paris, Syllepse, 2001.
21.  Émilie Hache, Germana Berlantini, Thierry Hoquet, « Émilie Hache “Le mot écoféminisme 
a tellement été récupéré par le capitalisme qu’il devient parfois stratégique de s’en passer”  », 
Critique, Nr. 922, Heft 3, 2024, S. 233–243, hier S. 241–2.



das Kapital von einer ständigen Integration eines „nicht-kapitalistischen“ 
Äußeren ab, was bei ihr das historische Aufkommen des Kolonialismus 
erklärt. Die Bielefelderinnen übertragen dieses Modell auf  den Haushalt 
als permanentes fiktionales „nicht-kapitalistisches“ Äußeres, welches sich 
das Kapital täglich aneigne. Daher auch die expliziten Vergleiche im Titel 
und Text, die Frauen als Kolonisierte darstellen.

Generell muss an dieser Stelle festgehalten werden, dass sowohl der 
deutschsprachige als auch der französischsprachige Ökofeminismus die 
Ökonomie zwar durch die Geschlechtskategorie hinterfragt, aber dennoch 
weiterhin Ökonomie als zentral für die Erklärungen der Umweltzerstörung 
betrachtet. Dies muss vor allem im Kontrast mit den US-amerikanischen 
Formen des Ökofeminismus festgestellt werden, welche häufig entweder 
in der Theologie (z.  B. Rosemary Radford Ruether, Mary Daly, Starhawk 
oder Charlene Spretnak) oder in der Philosophie (z. B. Carolyn Merchant, 
Mary Mellor, Val Plumwood oder Karen) verortet sind und vielmehr sym-
bolische und kulturelle Erklärungen für die Umweltzerstörung anbie-
ten. Diese eher „kulturalistisch“ argumentierenden radikalfeministischen 
Ansätze sehen die Geschlechterherrschaft als der umweltzerstörerischen 
Ökonomie vorgelagert und sehen folglich auch in der Abschaffung der 
Geschlechterherrschaft die Lösung für die Umweltzerstörung. Für Janet 
Biehl war das der Anlass, den US-amerikanischen Ökofeminismus harsch 
zu kritisieren und ihm einen eher anarchistisch inspirierten Gegenentwurf  
gegenüberzustellen.22 Generell gibt es in den USA neben den radikalfe-
ministischen aber auch etliche sozialistische oder marxistische Ansätze 
im Ökofeminismus (z.  B. Mary Mellor, Greta Gaard oder Ariel Salleh). 
Dreh- und Angelpunkt dieser Ansätze bleibt die Analyse und Kritik der 
politischen Ökonomie, die auch ihre geschlechtliche Prägung ändern 
muss. Im Gegensatz zu den Radikalfeministinnen ist Geschlecht für die 
Sozialistinnen jedoch nicht der Hauptfeind. Aber was verstehen die jewei-
ligen Ansätze unter Geschlecht?

22.  Janet Biehl, Rethinking Ecofeminist Politics, Boston, South End Press, 1991.



Geschlecht und Sexualität im Ökofeminismus
In der BRD haben sich die Ökofeministinnen der Bielefelder Schule durch 
die institutionelle Frauen- und Geschlechterforschung diskriminiert gese-
hen, welche sich weitgehend von Maria Mies’ Postulat der „bewussten 
Parteilichkeit“ (1978)23 abgewandt hat und den schmalen Grat zwischen 
Objektivitäts-/Rationalitätskritik und Relativismus/Essentialismus 
beschritt, den sie bis heute immer noch genauso unbequem und prekär 
bewohnt. Wenn wir zunächst bei d’Eaubonne und Mies/Bennholdt-
Thomsen als deutsche und französische Beiträge zum Ökofeminismus 
bleiben, so können wir festhalten, dass beide bereits den von Ynestra 
King  1981 im US-Feminismus kritisierten Dualismus zwischen sozialis-
tischem und kulturalistischem Feminismus überwinden konnten.24 King 
hatte diesen als hinderlich für das feministische Denken beschrieben und 
zu seiner Überwindung im Ökofeminismus aufgerufen.25 Dennoch lohnt 
sich ein genauerer Blick auf  die Geschlechterpolitiken d’Eaubonnes und der 
Bielefelderinnen, da hier grundlegende Unterschiede auszumachen sind:

D’Eaubonne ist einerseits einem existentialistischen Feminismus de 
Beauvoirs verschrieben, also einem grundlegenden Antinaturalismus, 
welcher sie in Kings Klassifizierung den rationalistischen Sozialisten 
näherbringen müsste.26 Doch schon früh setzte sich d’Eaubonne für 
die sexuelle Befreiung ein, nicht nur in ihrem Engagement für die 
Legalisierung des Schwangerschaftsabbruchs. Darüber hinaus war sie auch 
Gründungsmitglied der revolutionären Homosexuellenbewegung und an 
der berühmten Wurst-Attacke auf  eine homophobe Radiosendung beteiligt, 

23.  Maria Mies, „Methodische Postulate zur Frauenforschung –  dargestellt am Beispiel der 
Gewalt gegen Frauen“, Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis, Nr. 1/1, 1978, S. 41–64.
24.  King beschreibt hier eine im US-amerikanischen Feminismus verbreitete Einteilung 
von einerseits radikalem und andererseits kulturellem Feminismus. Sie selbst relativiert 
diese Einteilung jedoch bereits und findet im radikalen Feminismus zwei völlig gegenläufige 
Tendenzen.
25.  Ynestra King, „Feminism and the Revolt of  Nature“, Heresies, Nr. 13, Heft Feminism & Ecology, 
1981, S. 12–15.
26.  D’Eaubonne war eine der wenigen, welche de Beauvoir gegen die Hasstiraden verteidigte, die 
diese nach der Veröffentlichung des „Anderen Geschlechts“ erleiden musste. Ihrer Verteidigung 
hat d’Eaubonne ein ganzes Buch gewidmet, welches kürzlich neu aufgelegt wurde. Françoise 
d’Eaubonne, Le Complexe de Diane. Érotisme ou féminisme [1951], Paris, Julliard, 2021.



die im Anschluss zur Gründung des Front homosexuel d’action révolutionnaire 
(FHAR) führte.27 Es ist nicht auszuschließen, dass die auch ansonsten sehr 
kreative Autorin maßgeblich an der Schöpfung der vielen Neologismen des 
FHAR beteiligt war, wie z. B. die Begriffe structure hétéroflic und phallocratisme. 
In ihren eigenen Schriften benutzt sie ebenfalls den Begriff hétéroflic, aber 
auch sexocide28 für die Hexenverfolgung sowie das genannte illimitisme und 
ihre Kritik an der féminitude.29 Die prokreative Familie ist nach d’Eaubonne 
eine Falle für Frauen und sollte mitsamt der Familie abgeschafft werden. 
Ihre utopischen Vorstellungen verfolgen ein lustvolles Miteinander, das 
eben nicht auf  Ausbeutung, sondern auf  Gleichheit und gegenseitigem 
Respekt gründen soll.

Der Bielefelder Schule wurde von Anfang an Essentialismus, aber auch 
Heterozentrismus vorgeworfen, was sich mit der poststrukturalistischen 
Wende im deutschen feministischen Denken der 1990er Jahre noch verstärkte. 
In der Tat lassen ihre Arbeiten wenig Raum für sexuelle Identitäten jenseits 
der Heteronormativität und der Vergleich mit d’Eaubonne macht das 
noch deutlicher. Zudem ist ihr Bezug auf  Mutterschaft ein grundsätzlich 
anderer als jener von d’Eaubonne: Stellt letztere die Gebärfähigkeit eben-
falls ins Zentrum ihrer Theorie der Frauenunterdrückung, so ist dies inso-
fern nicht naturalistisch, als sie vor allem die Macht der Frauen über ihre 
eigene Fruchtbarkeit thematisiert. Im Gegensatz dazu wird bei Mies die 
Gebärfähigkeit und die Milchproduktion zur Produktivitätserfahrung, 
welche menschheitsgeschichtlich die Frauenunterdrückung hervorbringe, 
eine These, die nicht nur wissenschaftlich bis jetzt nicht gestützt ist, son-
dern darüber hinaus auch eine biologistische Wertung aufmacht.30

27.  Jacques Girard, Le Mouvement homosexuel en France, 1945-1980, Paris, Syros, 1981. In Libérations 
sexuelles zeige ich, dass ein Großteil der Feministinnen, die sich für sexuelle Befreiung auch 
im lustvollen Sinne einsetzen aus dem sozialistischen Milieu stammen. Hier besteht also ein 
Kontrast zu Kings Klassifizierung, aber nicht zu meinen eigenen Forschungsergebnissen. Vgl. 
Cornelia Möser, Libérations sexuelles. Une histoire des pensées féministes et queer sur la sexualité, Paris, 
La Découverte, 2022.
28.  Françoise d’Eaubonne, Le Sexocide des sorcières. Fantasme et réalité, Paris, L’Esprit frappeur, 1999.
29.  Besonders in Françoise d’Eaubonne, Le Féminisme ou la mort, op. cit. , S. 118.
30.  Und warum sollte Spermaproduktion weniger produktiv sein als Milch?



Geschlecht ist bei d’Eaubonne letztendlich eine Strukturkategorie, die 
sich in der menschlichen Kultur und Wirtschaft niederschlägt und in 
der Kontrolle weiblicher Gebärfähigkeit die Form der grenzenlosen 
Ressourcenausbeutung angenommen hat. Damit zu brechen, bedeutet 
somit auch, die gesamte gesellschaftliche Seinsgrundlage zu revolutionie-
ren und nicht länger für Profitmaximierung und Konsum, sondern eher 
für eine Gesellschaft des respektvollen Miteinanders und der prinzipiellen 
Gleichheit einzutreten.

Bei Mies und Bennholdt-Thomsen erscheint Geschlecht als deutlich festere 
natürliche Kategorie, welche die gesellschaftliche, politische und vor allem 
ökonomische Abwertung der Frauen zur Folge hat. Statt wie bei Christine 
Delphy und den französischen radikalen Feministinnen Geschlecht als 
Ergebnis von Ausbeutung und Unterdrückung zu betrachten (ähnlich 
den Positionen der Bourgeois und der Proletarierin), scheint es bei den 
Bielefelderinnen Frauen und Männer immer schon zu geben, häufig qua 
Gebärfähigkeit und der daran gebundenen Arbeitsteilung. Sie kritisie-
ren die Abwertung der Frauentätigkeiten, die Enteignung der Produkte 
der Frauenarbeit, sie kritisieren die Gewalt, welche der Aufrechterhaltung 
der ausbeuterischen Strukturen dient. Dennoch scheinen weder die 
Kategorien Frau und Mann selbst je hinterfragt zu werden, noch scheint 
es Lebensformen jenseits dieser Kategorien zu geben, und auch ist mir 
keine Arbeit der Bielefelderinnen zu sexuellen Lebensformen jenseits der 
Heteronorm bekannt.

Abschlussbetrachtung
Sich so ausführlich mit diesen historischen ökofeministischen Arbeiten 
zu beschäftigen, findet seine Begründung vor allem darin, dass sie zumin-
dest in Frankreich heute zentrale Referenzen eines nun fast zehn Jahre 
andauernden Ökofeminismus-Booms sind. Ist in Deutschland Ökologie 
ebenfalls ein zentrales Thema der Frauen- und Geschlechterforschung, 
so bleibt die Forschung hier weitestgehend einem poststrukturalistischen 



Antinaturalismus verschrieben und vermeidet zumeist den Begriff 
Ökofeminismus.31 Im französischsprachigen Bereich hingegen hat 
die Veröffentlichung einer Anthologie mit aus dem Englischen über-
setzten Texten einen regelrechten Publikationsboom ausgelöst, welcher 
zur Neuauflage fast des gesamten Werkes d’Eaubonnes geführt hat. Und 
kürzlich wurden sogar die Texte von Maria Mies und Veronika Bennholdt-
Thomsen ins Französische übersetzt und finden innerhalb und außerhalb 
der Wissenschaft regen Anklang.32

Émilie Hache hat mit ihrer Anthologie nicht nur eine bestimmte 
Auswahl von Texten getroffen, die jetzt einer französischsprachigen 
Leser*innenschaft zugänglich sind, sie hat auch die mittlerweile weit verbrei-
tete Ansicht durchgesetzt, dass jegliche Unterteilung in gute und schlechte 
Ökofeminismen am eigentlichen Einsatz des Ökofeminismus vorbeigehe, 
der stattdessen als Ganzes, also eben auch mit seinen spirituellen und 
essentialistischen Formen, betrachtet werden müsse. Die Philosophinnen 
Hache und Catherine Larrère haben vor allem die Kritik am Natur-Kultur-
Dualismus hervorgehoben und diese für die feministische und ökologische 
Theorie nutzbar gemacht. Statt bei der Kritik des Verweises der Frauen an 
die Natur stehen zu bleiben, müsse es vielmehr darum gehen, die generelle 
Abwertung der Natur, die sich in der Natur-Kultur-Aufteilung ausdrückt, 
zu überwinden, und wenn dafür die Identifizierung mit der Natur hil-
freich ist, dann kann dies gewissermaßen strategisch auch geschehen. Man 
denke an den ökologischen Slogan „Wir sind die Natur, welche sich vertei-
digt.“33 Zwar wird sofort ersichtlich, inwiefern diese Kritik für die politische 
Ökologie brauchbar ist, doch bleibt unklar, inwiefern sie zur Überwindung 
der Geschlechterherrschaft in ihren sozialen, ökologischen, kulturellen, 
politischen und gewaltvollen Ausprägungen beiträgt.

31.  Mit Ausnahme des Bandes Nadine Vanessa Gerner, Lina Hansen, Ökofeminismus zwischen 
Theorie und Praxis: eine Einführung, Münster, Unrast, 2024.
32.  Veronika Bennholdt-Thomsen, Maria Mies, La  Subsistance. Une perspective écoféministe [1997], 
Annie Gouilleux (Übers.), Saint-Michel-de-Vax, La Lenteur, 2022.
33.  Nous sommes la nature qui se défend.



Die kulturelle Übersetzerin des Subsistenz-Ansatzes in Frankreich, 
Geneviève Pruvost, hat sich mit den zahlreichen Kritiken an der 
Heteronormativität der Bielefelderinnen konfrontiert gesehen und 
daraufhin versucht, ihr queeres Potential hervorzuheben.34 In ihrer Studie 
Quotidien politique schlägt sie hierfür den Begriff  der maisonnée vor, welcher 
erlaube, den Haushalt eben nicht als heteronormative Familie zu betrachten, 
sondern vielmehr als eine Form der Wirtschafts- und Lebensgemeinschaft, 
die auch für nicht-heteronormative Modelle offen sein könne. Historisch 
ist diese Form natürlich eher für die subalterne Eingliederung von 
Sklav*innen und Diener*innen bekannt. Es lohnt sich also eine Betrachtung 
der konkreten Strukturen und Positionen innerhalb dieser maisonnée hin-
sichtlich sozialer Strukturkategorien von Klasse, Geschlecht, Rassismus 
oder Heteronormativität.

In der englischsprachigen Geschlechterforschung haben sich queere öko-
logische Ansätze wie Greta Gaard oder Catriona Sandilands stark auf  
die Rationalitäts- und Kulturkritik von Ynestra King, Karen Warren oder 
Carolyn Merchant bezogen. Pruvosts Vorschlag, auf  die Haushaltsökonomie 
einzugehen, hat hier den Vorteil, die Ökonomie nicht außen vor zu lassen. 
Doch der Vorteil der englischsprachigen Ansätze liegt darin, sich stär-
ker in dekonstruktivistischer und queerer Kritik zu verankern und damit 
auch die heteronormative Gewalt als ideologische Grundlage kolonialer, 
sexistischer und homophober Verbrechen aufzuzeigen, also die histo-
rische Verknüpfung dieser Gewaltformen zu beleuchten, und damit histo-
rische, politische und soziokulturelle Aspekte einzubeziehen, welche in der 
Bielefelder Schule und dem Subsistenz-Ansatz bisher so nicht aufgenom-
men wurden.35

34.  « Matières vivantes et vibrantes. Comment queeriser la perspective du féminisme de la sub-
sistance ? », Vortrag gehalten am 7.10.2024 auf  der internationalen Tagung “Gender, nature and 
ecology” an der Universität Paris 8 Saint-Denis.
35.  Gaard spricht von einer westlichen Erotophobie, welche als ideologischer Vorwand für kolo-
niale Verbrechen und auch die Hexenverbrennung und Verbrennung von Männern, welche Sex 
mit Männern hatten, benutzt wurde. “when nature is feminized and thereby eroticized, and 
culture is masculinized, the culture-nature relationship becomes one of  compulsory hetero-
sexuality.” Greta Gaard, “Toward a Queer Ecofeminism”, Hypatia, Nr. 12, Heft 1, 1997, S. 114–137, 
hier S. 131.



Im deutschen Kontext war es nicht nur die poststrukturalistische Kritik 
an der Kategorie Frau und der Essentialismusvorwurf, die für das 
Verschwinden des Bielefelder Subsistenz-Ansatzes aus dem wissenschaf-
tlichen Kontext verantwortlich sind. Auch die an der Kritischen Theorie 
der Frankfurter Schule orientierte36 Frauen- und Geschlechterforschung 
stand den Bielefelderinnen kritisch gegenüber und schlug eine andere 
Auseinandersetzung mit dem Naturbegriff vor. In diesem Rahmen 
wurden auch US-amerikanische ökofeministische Arbeiten der 
Wissenschaftshistorikerin Carolyn Merchant in der BRD diskutiert und für 
die deutschsprachige feministische Wissenschaftskritik nutzbar gemacht.37 
Diesem Zweig des feministischen Denkens, für den nicht zuletzt auch Barbara 
Holland-Cunz genannt werden kann,38 war der Bielefelder Ansatz doppelt 
suspekt: einerseits kritisierten sie die Stellung, welche die Wirtschaftsweise 
in ihrer Analyse einnimmt, als latent ökonomistisch, andererseits warnten 
sie aber auch vor einem gewissen mystischen Denken, dem der Bielefelder 
Ökofeminismus auf  undialektische Weise Vorschub leisten würde, indem 
die Gleichsetzung von Frau und Natur eben nicht als kulturelles, diskur-
sives und auch ökonomisch-sozialpolitisches Phänomen betrachtet würde, 
da er diese in letzter Instanz auf  die weibliche Gebärfähigkeit zurückführt.

Barbara Holland-Cunz nimmt hier eine besondere Stellung ein, die einer-
seits den Ökofeminismus in Deutschland verteidigt, als dieser das absolute 
Anathema ist, andererseits aber auch wenig Anklang mit ihren Arbeiten 
in der deutschen Geschlechterforschung findet, vielleicht auch aufgrund 
ihres positiven Bezugs auf  die anarchistische Tradition der politischen 
Ökologie. Für sie sind Frauen das Selbstbewusstsein der Natur (women as 
nature’s self-awareness)39, insofern, als die ideologische Gleichsetzung zur 

36.  Christine Kulke (Hg.), Rationalität und sinnliche Vernunft. Frauen in der patriarchalen Realität, 
Pfaffenweiler, Centaurus-Verlagsges., 1985/1988.
37.  Elvira Scheich, „Denkverbote über Frau und Natur - Zu den strukturellen Verdrängungen 
des naturwissenschaftlichen Denkens“, Rationalität und sinnliche Vernunft. Frauen in der patriarchalen 
Realität, Christine Kulke (Hg.), Pfaffenweiler, Centaurus, 1988, S. 72–90.
38.  Barbara Holland-Cunz, Soziales Subjekt Natur: Natur- und Geschlechterverhältnis in emanzipato-
rischen politischen Theorien, Frankfurt am Main, Campus, 1994.
39.  Valerie Kuletz, “Eco‐Feminist Philosophy  : Interview with Barbara Holland‐Cunz∗”, 
Capitalism Nature Socialism, Nr. 3, Heft 2, 1992, S. 63–78.



politischen Waffe gedreht werden soll, statt sie bloß zurückzuweisen: eben 
durch diese historische Gleichsetzungserfahrung sprächen Frauen beson-
ders gut für die Natur, was als Argument für den besonders hohen Anteil 
von Frauen in ökologischen Bewegungen herhalten könnte, der immer 
wieder festgestellt wird.

Die deutsche Frauen- und Geschlechterforschung zu Ökologie, welche 
sich teilweise ebenfalls auf  die Tradition der kritischen Theorie der 
Frankfurter Schule stützt, wie z.  B. die Arbeiten von Susanne Lettow, ist 
deutlich offener gegenüber dekonstruktiven und poststrukturalistischen 
Ansätzen. Sie sind dadurch auch in einen kritischen Austausch mit dem 
Feld des Posthumanismus und des New Materialism getreten.40 Wie ich 
an anderer Stelle gezeigt habe, werden diese Arbeiten in der franzö-
sischen Frauen- und Geschlechterforschung so gut wie überhaupt nicht 
wahrgenommen, und wenn ja, dann fast gänzlich abgelehnt, einerseits 
weil der Dekonstruktivismus und der Poststrukturalismus in der franzö-
sischen Frauen- und Geschlechterforschung paradoxerweise kaum 
Niederschlag gefunden haben, und sich eine soziologisch positivistische 
Forschungshaltung weitgehend durchsetzen und institutionalisieren 
konnte.41 Andererseits auch, weil englischsprachige Literatur immer noch 
nur schlaglichtartig und durch besondere Interventionen in der franzö-
sischsprachigen Wissenschaft wahrgenommen wird.

Ökonomie und Geschlecht bleiben Felder der Dissonanz in der Frauen- und 
Geschlechterforschung zu Ökologie und auch im Ökofeminismus. Doch 
zeigen die in diesem Artikel gemachten Analysen, dass diese Arbeiten wich-
tige Kritikpunkte an der politischen Ökologie formulierten und damit zu 
einem differenzierteren Verständnis von Ökologie und Umweltzerstörung 
beigetragen haben. Ob dabei die politische Ökonomie eine bestimmte 
Geschlechterordnung hervorbringt oder ob es stattdessen andersherum 

40.  Susanne Lettow, Sabine Nessel (Hg.), Ecologies of Gender: Contemporary Nature Relations and the 
Nonhuman Turn, New York, Routledge, 2022.
41.  Cornelia Möser, “Materialism, Matter, Matrix and Mater. Contesting Notions in Feminist 
and Gender Studies”, in Materialism and Politics, Bernardo Bianchi, Emilie Filio-Donato, Marlon 
Miguell, Ayse Yuva (Hg.), Berlin, ICI Berlin Press, 2020, S. 203–214.



die gewaltvolle Geschlechterordnung ist, welche für die Umweltzerstörung 
verantwortlich zu machen ist, bleibt offen. Jüngere Ansätze interessie-
ren sich eher dafür, wie politische Ökonomie und Geschlechterherrschaft 
heute auf  eine Weise verschränkt sind, die sowohl zur aktuell ansteigen-
den Geschlechtergewalt als auch zur Klimakatastrophe führen, die mitt-
lerweile das Fortbestehen der Menschheit infrage stellt. Doch anstatt sich 
mit einer gewissermaßen strukturalistischen oder konstruktivistischen 
Perspektive zufrieden zu geben, welche positiv diese Verschränkung fests-
tellt, hoffe ich, durch diesen Artikel gezeigt zu haben, dass die historischen 
Ansätze mit ihrer Frage nach dem Ursprung dieser Gesellschaftsordnung 
die Historizität eben dieser Ordnung sichtbar machen. Dies ist erstens dafür 
wichtig, diese Ordnung weiterhin als veränderbar wahrnehmen zu können, 
und zweitens auch dafür, ihre kolonialen und globalen Verstrickungen in 
ihrer geschichtlichen, aber auch aktuellen Dimension zu begreifen. Dieses 
Wissen ist unabdinglich für das Aufzeigen von gesellschaftspolitischen 
Lösungsansätzen, die eben nicht nur ökonomisch orientiert sein dürfen, 
sondern auch Geschlecht als gesellschaftliches Ordnungsprinzip einbe-
ziehen müssen. Denn Geschlecht und sexuelle Politiken waren und sind 
Teil der brutalen (post)kolonialen Zerstörungspolitik, welche die aktuelle 
Klimakatastrophe historisch hervorgebracht hat und heute noch immer 
weiter zuspitzt.

ANMERKUNGEN

Bennholdt-Thomsen Veronika, Mies Maria, La Subsistance. Une perspective écoféministe 
[1997], Annie Gouilleux (Übers.), Saint-Michel-de-Vax, La Lenteur, 2022.

Biehl Janet, Rethinking Ecofeminist Politics, Boston, South End Press, 1991.

Carson Rachel Louise, Silent Spring, Boston, Houghton Mifflin, 1962.

Crutzen Paul J., “Geology of  mankind”, Nature, Nr. 415, 2002, S. 23–23.

D’eaubonne Françoise, Le Féminisme ou la mort, Paris, Pierre Horay, 1974.

D’eaubonne Françoise, Le Sexocide des sorcières. Fantasme et réalité, Paris, L’Esprit frappeur, 
1999.

D’eaubonne Françoise, Écologie et féminisme. Révolution ou mutation ? [1978], Paris, Libre & 
Solidaire, 2018.



D’eaubonne Françoise, Le  Féminisme ou la mort [1974], Paris, Le Passager clandestin, 
2020.

D’eaubonne Françoise, Le Complexe de Diane. Érotisme ou féminisme [1951], Paris, Julliard, 
2021.

D’eaubonne Françoise, Contre-violence ou la résistance à l’État [1978], Paris, Cambourakis, 
2023.

Delphy Christine, L’Ennemi principal. 1  : Économie politique du patriarcat, Paris, Syllepse, 
1998.

Delphy Christine, L’Ennemi principal. 2 : Penser le genre, Paris, Syllepse, 2001.

Delphy Christine, « Par où attaquer le “partage inégal” du “travail ménager” ? », Nouvelles 
questions féministes, Nr. 22, Heft 3, 2003, S. 47–71.

Delphy Christine, « Faire payer les hommes ? Rémunérer le travail domestique n’est 
pas la solution », Travail, genre et sociétés, Nr. 46, Heft 2, 2021, S. 185–188.

Dumont René, L’Utopie ou la mort !, Paris, Seuil, 1973.

Ehrlich Paul R., The Population Bomb [1968], New York, Ballentin Books, 1971.

Engels Friedrich, Der Ursprung der Familie, des Privateigentums und des Staats: im Anschluß 
an Lewis H. Morgans Forschungen, Zürich, Hottingen, 1884.

Gaard Greta, “Toward a Queer Ecofeminism”, Hypatia, Nr. 12, Heft 1, 1997, S. 114–137.

Gerner Nadine Vanessa, Hansen Lina, Ökofeminismus zwischen Theorie und Praxis: eine 
Einführung, Münster, Unrast, 2024.

Girard Jacques, Le Mouvement homosexuel en France, 1945-1980, Paris, Syros, 1981.

Hache Émilie, Berlantini Germana, Hoquet Thierry, « Émilie Hache “Le mot écofé-
minisme a tellement été récupéré par le capitalisme qu’il devient parfois stratégique 
de s’en passer” », Critique, Nr. 922, Heft 3, 2024, S. 233–243.

Holland-Cunz Barbara, Soziales Subjekt Natur: Natur- und Geschlechterverhältnis in eman-
zipatorischen politischen Theorien, Frankfurt am Main, Campus, 1994.

King Ynestra, “Feminism and the Revolt of  Nature”, Heresies, Nr. 13, Heft Feminism & 
Ecology, 1981, S. 12–15.

Kuletz Valerie, “Eco‐Feminist Philosophy: Interview with Barbara Holland‐Cunz”, 
Capitalism Nature Socialism, Nr. 3, Heft 2, 1992, S. 63–78.

Kulke Christine (Hg.), Rationalität und sinnliche Vernunft. Frauen in der patriarchalen Realität 
[1985], Pfaffenweiler, Centaurus, 1988.

Lettow Susanne, Nessel Sabine (Hg.), Ecologies of Gender: Contemporary Nature Relations 
and the Nonhuman Turn, New York, Routledge, 2022.

Merchant Carolyn (Hg.), Earthcare: Women and the Environment, London, Routledge, 
1996.

Mies Maria, „Methodische Postulate zur Frauenforschung – dargestellt am Beispiel der 
Gewalt gegen Frauen“, Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis, Nr. 1/1, 1978, S. 41–64.



Mies Maria, „Gesellschaftliche Ursprünge der geschlechtlichen Arbeitsteilung“, Frauen, 
die letzte Kolonie, Claudia von Werlhof, Maria Mies, Veronika Bennholdt-Thomsen 
(Hg.), Reinbek, Rowohlt-Taschenbuch, 1983, S. 164-193.

Moscovici Serge, Essai sur l’histoire humaine de la nature, Paris, Flammarion, 1968.

Moscovici Serge, La Société contre nature, Paris, Union générale d’éditions, 1972.

Möser Cornelia, “Materialism, Matter, Matrix and Mater. Contesting Notions in 
Feminist and Gender Studies”, in Materialism and Politics, Bernardo Bianchi, Emilie 
Filio-Donato, Marlon Miguell, Ayse Yuva (Hg.), Berlin, ICI Berlin Press, 2020, 
S. 203-214.

Möser Cornelia, Libérations sexuelles. Une histoire des pensées féministes et queer sur la sexualité, 
Paris, La Découverte, 2022.

Reiche Reimut, Sexualität und Klassenkampf. Zur Abwehr repressiver Entsublimierung [1968], 
Frankfurt am Main, Fischer, 1971.

Reiche Reimut, Sexualité et lutte de classes. Défense contre la désublimation répressive [1968], 
Catherine Parrenin, Franz Josef  Rutten (Übers.), Paris, F. Maspero, 1971.

Scheich Elvira, „Denkverbote über Frau und Natur - Zu den strukturellen 
Verdrängungen des naturwissenschaftlichen Denkens“, in Rationalität und sinn-
liche Vernunft. Frauen in der patriarchalen Realität, Christine Kulke (Hg.), Pfaffenweiler, 
Centaurus, 1985, S. 72–90.


