
URL / DOI https://doi.org/10.57086/apropos.292

Licence https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Écologie et capitalisme :  
un objet sans frontières ?

Entretien avec Dominique Méda

Dominique Méda
Université Paris Dauphine.

Bénédicte Zimmermann
EHESS, Wissenschaftskolleg zu Berlin.

D ominique Méda et Klaus Dörre font partie des sociologues qui ont 
contribué à ériger la crise écologique en objet de recherche dans leur 

discipline, en France pour la première, en Allemagne pour le second. Leur 
voix porte tant dans la sphère académique que dans le débat public. Tous 
deux convaincus que la crise climatique et écologique ne pourra être sur-
montée sans une transformation en profondeur du système capitaliste, ils 
s’accordent aussi pour penser que le capitalisme n’est pas le seul problème 
et qu’en sortir ne suffira pas. L’angle de vue qu’ils adoptent diffère cepen-
dant ; alors que Dominique Méda met l’accent sur l’éthique et le renouvelle-
ment de nos cadres cognitifs et normatifs, Klaus Dörre place les conflits et 
les rapports de pouvoir au cœur de son analyse. Ces différences se reflètent 
dans la lecture qu’ils font de Karl Marx et le vocabulaire qu’ils utilisent : là 



où Dominique Méda privilégie le terme de «  reconversion  », Klaus Dörre 
utilise ceux de «  transformation  » et de «  révolution  ». Nous avons invité 
cette chercheuse et ce chercheur, tous deux activement engagés dans un 
rôle de passeur entre recherche académique et débat public, à partager avec 
nous leur manière d’appréhender la relation entre écologie et capitalisme1.

Dominique Méda est professeure de sociologie à l’Université Paris Dauphine 
dont elle a dirigé l’Institut de recherche interdisciplinaire en sciences sociales 
de 2014 à 2023 et présidente de l’Institut Veblen. Ses recherches portent sur 
la transition écologique, les politiques sociales et de l’emploi, les inégalités 
de genre et les indicateurs de richesse. Parmi ses publications qui ont eu 
un important retentissement dans le débat public, comptent Le Travail. Une 
valeur en voie de disparition (1995), Qu’est-ce que la richesse ? (1999), La Mystique de 
la croissance (2013) et Le Manifeste Travail. Démocratiser. Démarchandiser. Dépolluer 
(2020, codirigé avec Isabelle Ferreras et Julie Battilana).

Klaus Dörre est professeur émérite de sociologie à l’Université de Jena 
et professeur invité au Sustainability Institute de l’Université de Kassel. 
Directeur exécutif  du Programme de recherche « Sociétés post-croissance » 
financé par la Deutsche Forschungsgemeinschaft entre 2011 et 2021, il est 
depuis 2017 rédacteur en chef  de la revue Berliner Journal für Soziologie. Ses 
recherches portent tout particulièrement sur les politiques climatiques et 
les inégalités sociales, les syndicats, l’État social et les politiques de déve-
loppement durable, le capitalisme financier, la précarisation du travail et 
le populisme. On compte parmi ses publications : Große Transformation? Zur 
Zukunft moderner Gesellschaften (2019, codirigé avec Harmut Rosa, Hartmut, 
Karina Becker, Sophie Bose et Benjamin Seyd), Abschied von Kohle und Auto? 
Sozial-ökologische Transformationskonflikte um Energie und Mobilität (2021, codi-
rigé avec Madeleine Holzschuh, Jakob Köster et Johanna Sittel) et Die Utopie 
des Sozialismus. Kompass für eine Nachhaltigkeitsrevolution (2021).
 

1.  Les entretiens ont été conduits séparément, mais sur la base d’une grille d’entretien commune.



Bonjour Dominique, pourrais-tu nous dire quand et comment tu as 
commencé à t’intéresser à la question de l’écologie et à la penser en rela-
tion avec le capitalisme ?

Je me suis d’abord intéressée à la question des rapports entre capitalisme 
et travail. Durant mes études de philosophie, mes lectures étaient encore 
assez classiques. J’étais très passionnée par l’idéalisme allemand et la phi-
losophie politique, mais connaissais peu la philosophie contemporaine à 
part les travaux de Gilles Deleuze. C’est ensuite, après ma scolarité à l’ENA 
et mes premières années à l’Inspection générale des affaires sociales (IGAS), 
que j’ai découvert les travaux contemporains sur le capitalisme et surtout 
sur les liens entre capitalisme et travail. J’ai suivi, à l’époque, un séminaire 
passionnant (qui se passait dans les sous-sols du ministère de la Recherche) 
animé, je crois, par Toni Négri et Jean-Marie Vincent. Il me semble que 
c’était le séminaire de réflexion de la revue Futur antérieur – que je venais de 
découvrir, tout comme la revue Actuel Marx –, qui à l’époque avait consacré 
plusieurs numéros à la question du travail. Je lisais Karl Marx, j’étais pas-
sionnée aussi par la première école de Francfort, les écrits d’André Gorz… 
C’est à ce moment que j’ai eu envie de travailler sur les rapports entre capi-
talisme et travail, en m’éloignant au bout de quelque temps du marxisme  

– ou du moins d’un certain marxisme – parce que je me sentais plutôt convain-
cue par la lecture de Gorz qui soutenait que même si on sortait du capita-
lisme, on ne sortirait pas nécessairement de l’aliénation du travail. Et c’est 
en creusant la question du travail, de l’histoire de la catégorie de travail que 
j’ai rencontré la question du produit intérieur brut (PIB), de la croissance 
et de l’écologie. Pourquoi ? Parce que je me suis demandé pourquoi, parmi 
toutes les activités humaines, on ne valorisait que le travail et pas du tout 
les activités politiques, citoyennes, familiales, amoureuses… Ma réponse : 
parce que seul le travail (et évidemment seule une partie de celui-ci) est 
comptabilisé dans le  PIB. Les autres activités comptent pour zéro, même 
si elles sont essentielles pour la reproduction de la société. À partir de là, 
j’ai donc voulu comprendre comment on avait pu vouloir faire du PIB, de la 



croissance du PIB, le symbole et la cause de la richesse de la société, c’est-à-
dire assimiler PIB et richesse. En travaillant sur la croissance, j’ai découvert 
tous les ouvrages des années 1970 sur les dégâts de la croissance. Et après 
mon livre sur le travail publié en 1995 (Le Travail. Une valeur en voie de dispa-
rition ?), j’ai publié, en 1999, Qu’est-ce que la richesse ? dans lequel je montre 
combien les dégâts de la croissance sont occultés – par construction – par 
notre indicateur fétiche, le  PIB. J’y entame une recherche sur les raisons 
pour lesquelles nous avons été obsédés par la croissance, l’accumulation, 
l’augmentation incessante de la production. Il me semble qu’à l’époque, 
je suis plus marquée par cette obsession de la production et de la mise en 
forme du monde sous forme de l’appropriation que par la logique du profit 
caractéristique du capitalisme même si la seconde est un puissant incitant 
pour la première.

Quels sont tes principaux points d’appui théoriques pour penser les 
rapports entre écologie et capitalisme ?

J’ai beaucoup lu Karl Marx et aussi ceux qui soutiennent que Marx était 
écologiste, comme par exemple John Bellamy Foster (qui ne m’a d’ailleurs 
pas vraiment convaincue). J’ai surtout énormément lu André Gorz, mais 
aussi Bertrand de Jouvenel – Arcadie. Essais sur le mieux-vivre, écrit entre 1957 
et 1968, contient des textes prodigieusement intéressants –, toute l’École 
de Francfort, de la Dialectique de la raison de Theodor W.  Adorno et Max 
Horkheimer jusqu’à Jürgen Habermas, qui déploie une intense réflexion 
écologique. Dans La Technique et la science comme « idéologie », publié en 1968, 
ce dernier montre magnifiquement comment la gouvernementalité cyber-
nétique s’accompagne non seulement de la «  dépolitisation de la grande 
masse », mais aussi de la destruction du monde. En réalité, si je réfléchis bien, 
ce n’est pas seulement le capitalisme que je mettais en cause, mais aussi le 
productivisme (partagé par d’autres régimes que le régime capitaliste) et, 
plus fondamentalement encore, ce que j’appelle de façon sans doute inap-
propriée « l’économicisme », c’est-à-dire cette idée de lois économiques qui 
s’imposeraient à nous, que nous devrions suivre, qui pourraient s’imposer 



aux décisions politiques, à la délibération collective et qui nous condui-
raient à transformer toute chose en vue de l’usage. Cela est sans doute 
très proche du processus de rationalisation que décrit Max Weber, qui m’a 
aussi beaucoup inspirée. Mais j’ai aussi développé un regard critique sur 
le marxisme et d’une manière plus générale sur la philosophie allemande 
que j’admirais beaucoup jusque-là quand – lors de mes recherches sur le 
travail  – j’ai retrouvé des textes extraordinaires de Hegel dans lesquels 
ce dernier dit tout simplement qu’il faut détruire la Nature  : il emploie 
le terme « vernichten ». L’idéalisme allemand – dont hérite Marx – est une 
réflexion et, d’une certaine manière, une promotion des actions visant à 
mettre de l’humain, de l’Esprit, du spirituel à la place de la Nature, qui est  
l’extérieur, l’Autre, l’altérité. La fin de La Phénoménologie de l’esprit de Hegel, 
c’est l’Esprit absolu, c’est-à-dire quand il n’y a plus rien d’extérieur à l’Esprit, à  
l’Humanité, il n’y a plus de Nature ; ce que l’on croyait autre, c’est déjà de 
l’humain. Marx ne fait que remettre cette représentation sur ses pieds, mais 
il garde ce schéma : l’histoire, c’est bien celle de l’humanisation du Monde 
par le travail. D’où mon intérêt pour la critique de Gorz ou d’Habermas 
vis-à-vis non seulement d’un certain marxisme, mais plus généralement 
de l’ambition plus générale des Modernes de trop souvent confondre le 
processus de civilisation avec l’anéantissement de la Nature. J’ai bien lu les 
travaux contemporains qui font du capitalisme la matrice et l’explication 
en dernier ressort de la destruction de la Nature, les écrits sur le capitalo-
cène, notamment les travaux d’Andreas Malm, de Jason Moore et d’autres. 
Une de mes questions est de savoir si, en effet, nous devons incriminer le 
capitalisme – qui a sans doute rendu plus intense le processus de destruc-
tion de la nature parce qu’il permettait à des individus d’en tirer un profit – 
ou si la responsabilité ultime ne doit pas plutôt être recherchée du côté de 
la dérive du processus d’humanisation dans lequel l’homme est considéré 
comme une créature supérieure dont la tâche est d’éliminer l’inconnais-
sable et de mettre l’ensemble du monde sous la forme de l’appropriable, 
de l’usage. Tu remarqueras que c’est la phase qui précède la mise sous la 
forme de la marchandise.



À  quelles conclusions t’ont jusque-là menée tes recherches sur le  
capitalisme et l’écologie ?

Si l’on suit Max Weber ou encore Albert Hirschman ou beaucoup d’autres 
auteurs, il s’est opéré au moment de la Modernité un véritable bascule-
ment des valeurs, dont la Fable de Mandeville, évidemment les Recherches 
sur la nature et les causes de la richesse des nations d’Adam Smith ou de nom-
breux textes beaucoup moins connus, je pense à cet ouvrage de Georges-
Marie Butel-Dumont, publié en 1771, et intitulé Théorie du luxe, ou Traité dans 
lequel on entreprend d’établir que le luxe est un ressort, non seulement utile, mais 
même indispensablement nécessaire à la prospérité des États sont les témoins. Ce 
sont non seulement d’autres valeurs, mais aussi d’autres cadres cognitifs, 
d’autres normes, d’autres référents qui ont alors été adoptés qui ont fait de  
l’accroissement de richesse, de la croissance de la production un critère de 
performance. Smith le dit très bien : il faut augmenter la production, parce 
que les bienfaits de celle-ci se répandront jusque dans les dernières classes 
du peuple. Croissance, production, consommation sont des synonymes 
du progrès. La quantophrénie commence dès que l’on pense qu’il va falloir 
mesurer des accroissements pour montrer qu’on progresse. J’ai ouvert mon 
livre Qu’est-ce que la richesse  ? sur ce texte prodigieux de Malthus, tiré des 
Principes d’économie politique publiés en 1820, où on voit l’économiste donner 
sa définition de la richesse et l’imposer. Au terme d’un long raisonnement 
où il repousse toutes les définitions de la richesse, il termine ainsi :

Si donc, avec M. Say, nous voulons faire de l’économie politique une 
science positive fondée sur l’expérience et susceptible de donner 
des résultats précis, il faut prendre le plus grand soin d’embrasser 
seulement, dans la définition du terme principal dont elle se sert, 
les objets dont l’accroissement ou la diminution peuvent être 
susceptibles d’évaluation.

L’obsession de la mesure est bien là : il va falloir mesurer l’accroissement. 
Un peu plus d’un siècle plus tard, la comptabilité nationale jouera parfai-
tement ce rôle. Pour moi, il y a une correspondance passionnante entre la 



réflexion de Weber sur la comptabilité d’entreprise – un des éléments selon 
lui constitutifs du capitalisme : « Tout se fait par bilans. Au début de l’en-
treprise : bilan initial ; avant chaque affaire : estimation du profit probable ;  
à la fin : bilan définitif  visant à établir le montant du profit. » – et la mise en 
place de la comptabilité nationale. Dans les deux cas, on a un mécanisme, 
un dispositif, une norme universelle qui permet de mettre en évidence un 
chiffre. Dans un cas, il s’agit bien de dégager un profit, dans l’autre une 
« création de richesse ». Dans le cas de la comptabilité nationale, ce qui est 
intéressant c’est que c’est un gigantesque compte de résultat, mais qu’il n’y 
a précisément pas de bilan, on ne regarde pas ce qu’il est advenu du patri-
moine naturel ou social au cours de l’acte de production ou de consommation.  
Ma conclusion, c’est que ce changement de valeur s’est accompagné de 
la mise en place de cadres cognitifs et de dispositifs qui nous ont permis 
de braquer nos projecteurs sur une création de valeur très particulière et  
d’occulter radicalement la destruction de patrimoines essentiels sans les-
quels nous ne pouvons pas vivre, le patrimoine naturel et la cohésion sociale.

Quelle place occupent l’État et les institutions dans ton approche ?

Une place essentielle. La plupart des actions visant à augmenter la pro-
duction, la croissance, mais aussi à soutenir le capitalisme ont été menées 
soit à l’instigation soit sous la protection de l’État. Angus Maddison a bien 
montré, dans ses travaux sur la croissance, comment après les villes-États, 
les États avaient poussé les feux de la croissance. Dans Les Comptes de la puis-
sance, François Fourquet montre magistralement comment l’État français, 
avec le déploiement du plan et des services statistiques, a mené le proces-
sus de modernisation. Comment l’État a mis en place toutes les normes et 
les dispositifs de cadrage – au premier chef  desquels la comptabilité natio-
nale  – pour mesurer, comparer, promouvoir, guider les actions. Le livre 
d’André Vanoli, Une histoire de la comptabilité nationale, montre comment au 
cours des années soixante et suivantes, ce sont les États qui ont formalisé 
et standardisé les comptes nationaux. Alors vous me direz que depuis le 
début je vous parle du PIB, de la croissance du PIB, de la production, de la 



consommation et pas du capitalisme. Oui, c’est vrai. Mais il faut alors peut-
être que l’on précise les termes. Plus encore qu’au capitalisme, je me suis 
intéressée à cette obsession pour la production (faire sortir quelque chose 
du néant, le transformer) et pour la mise en valeur du monde sous la forme 
de l’usage, puis de la marchandise. En général, on stigmatise (Polanyi, le 
marxisme…) le processus par lequel tout devient une marchandise, et on 
oppose valeur d’échange à valeur d’usage. Je partage ces critiques. Mais je 
me demande s’il ne faut pas aussi s’intéresser à la phase précédente qui 
vise à transformer toute chose en valeur d’usage pour l’humain. C’est cette 
dynamique, ce processus d’accumulation qui m’intrigue. La focalisation 
sur l’obsession de faire grossir la production, de penser qu’ampleur de 
la production et progrès vont de pair, que la production est affublée d’un 
signe positif. Imaginions que nous sortions du capitalisme  : la propriété 
privée des moyens de production est supprimée, de nombreux biens sont 
considérés comme communs et gérés de façon collective, avec des règles 
choisies collectivement. En aura-t-on pour autant fini avec la volonté de 
produire plus, de « repousser les limites de l’empire humain », d’améliorer 
à tout prix nos conditions de vie, d’utiliser la technique et la science pour 
développer l’espace de ce qui est connaissable, mis sous la forme de l’usage, 
appropriable. On peut penser que des collectifs citoyens ou l’État seront 
plus raisonnables si la propriété est collective, mais je pose la question  : 
est-ce que rompre avec le capitalisme briserait de façon certaine la dyna-
mique d’accumulation, d’amplification permanente de la production et de 
la consommation ? Je n’en suis pas certaine. D’où, à mon sens, la nécessité 
de rompre aussi avec certaines normes, valeurs et représentations, d’adop-
ter une nouvelle éthique, comme le suggèrent Aldo Leopold ou Hans Jonas, 
qui permettraient d’organiser la véritable guerre que nous devons engager 
contre la destruction de « conditions de vie authentiquement humaines sur 
terre ». Nous avons besoin évidemment de nouvelles règles internationales :  
de même que les règles de l’Organisation internationale du travail devraient 
s’appliquer absolument partout, les règles d’une Organisation mondiale 
de l’environnement devraient permettre d’interdire certaines pratiques et 



l’utilisation de certaines ressources, de définir et de répartir des quotas de 
matières premières, de mettre en œuvre les politiques drastiques que nous 
devons mettre en œuvre pour éviter la catastrophe. Je sais que nous n’en 
prenons pas le chemin. L’Europe peut jouer un rôle essentiel en planifiant 
la sortie des énergies fossiles, le développement des énergies renouvelables, 
la mise en œuvre de politiques de sobriété dans la perspective ouverte par 
l’ancien vice-président de la Commission européenne, Sicco Mansholt, 
dans sa fameuse lettre publiée en 1972. Je rappelle que – bouleversé par la 
lecture du rapport des Meadows, Les Limites à la croissance – il avait proposé 
dès cette date la mise en œuvre d’une « économie de pénurie » en Europe.

Tu utilises dans tes travaux la notion de «  transition écologique  ». 
Qu’entends-tu par-là ?

Je préfère utiliser le terme de reconversion. Transition souligne l’idée de 
passer d’un état, d’un système, d’un paradigme, d’une configuration de 
valeurs, de normes, de cadres cognitifs à un autre. J’emploie le terme de 
reconversion, car il me semble que l’on n’est plus face à la nécessité d’une 
simple transition, mais que l’on doit engager un basculement au moins 
aussi important que celui qui a eu lieu au moment de la Modernité. Nous 
avons besoin d’adopter de nouvelles valeurs, de nouveaux cadres cogni-
tifs, de nouveaux dispositifs de mesure, de nouveaux indicateurs. Comme 
le suggèrent Aldo Leopold, Philippe Descola ou Hans Jonas, il nous faut 
une nouvelle éthique, une « éthique de la terre », organisant le « prendre 
soin » de la terre par les humains. Ma thèse, c’est qu’on ne peut pas vraiment 
mener aujourd’hui des politiques de sobriété dans les cadres cognitifs dans 
lesquels nous nous trouvons. Nous avons un indicateur fétiche, le PIB, pour 
la satisfaction duquel il faut croître, accroître la production. Consommer 
est un devoir social, il faut étendre l’empire de la marchandisation et en 
tous cas de la production… Nous devons rompre avec tout cela et, d’une cer-
taine manière, renouer de façon dialectique avec les valeurs de tempérance, 
de modération, de frugalité en vigueur avant la Modernité. Il nous faut 
réacclimater les valeurs grecques de tempérance au cœur de la Modernité.  



Je ne sais pas si c’est possible. Mais on a clairement besoin d’une conver-
sion intellectuelle, des valeurs, des normes, des indicateurs. D’où tout notre 
travail et notre mouvement avec le réseau FAIR2 depuis 2008 pour mettre 
en place de nouveaux indicateurs capables de braquer le projecteur sur 
les réalités occultées par nos cadres cognitifs : dégradation du patrimoine 
naturel, dégradation de la santé et de la cohésion sociale. Ce sont désormais 
ces patrimoines critiques qu’il faut mettre en évidence, dont il faut mesurer 
les évolutions, dont il faut sanctionner la dégradation. Attention, je ne dis 
pas qu’il nous faut revenir à avant la Modernité. Mais qu’il faut trier dans  
l’héritage de la Modernité et être capables, dans une forme d’Aufhebung, de 
réimplanter des valeurs en vigueur à l’époque antique dans la Modernité.

Quelles conclusions tires-tu de ton analyse des relations entre capi-
talisme et écologie pour l’avenir du travail  ? Tu parles dans un de tes 
articles de « scénarios pour l’avenir du travail ». Quels sont-ils ?

J’en distingue trois un peu arbitrairement, ceux que l’on voit déjà en œuvre, 
ou qui sont très médiatiques. J’essaie de voir lequel pourra nous permettre 
de sortir de la profonde crise de l’emploi et du travail que nous connaissons. 
J’ai intitulé le premier le « démantèlement du droit du travail ». Il consiste à 
poursuivre les politiques mises en œuvre en Europe depuis une quarantaine 
d’années qui ont donné les résultats que l’on sait. Le deuxième est celui de 
la « révolution technologique » qui nous laisse croire à la fois que les robots 
vont faire le travail à notre place et que le travail restant sera hyper épa-
nouissant. Ces promesses sont d’ores et déjà trahies. Seul le troisième scé-
nario, celui de la « reconversion écologique » peut nous permettre de créer 
des emplois et de changer le travail. Il constitue un défi (les risques pour 
l’emploi sont majeurs si nous ne sommes pas capables d’anticiper les très 
vastes reconversions de main-d’œuvre auxquelles nous allons devoir faire 
face), mais aussi une extraordinaire opportunité de rompre avec la divi-
sion du travail, de relocaliser nos productions, de changer l’organisation 

2.  En 2008, avec Jean Gadrey, Florence Jany-Catrice et Patrick Viveret nous avons créé le Forum 
pour d’autres indicateurs de richesse pour promouvoir de nouveaux indicateurs alternatifs 
au PIB et tenter d’influencer la Commission Stiglitz/Sen/Fitoussi.



du travail et la gouvernance de l’entreprise comme nous l’avons suggéré 
avec Isabelle Ferreras et Julie Battilana dans Le Manifeste travail. Démocratiser. 
Démarchandiser. Dépolluer.

Quelles sont, d’après toi, les questions urgentes dont les sciences 
sociales devraient aujourd’hui se saisir ? Comment vois-tu l’agenda de 
recherche et ses priorités ?

Je crois qu’il faut que nous aidions à avancer concrètement sur ce que 
pourraient être les éléments constitutifs d’une sortie du capitalisme, du 
productivisme et de l’économisme. Nous devons aider à comprendre les 
résistances, les risques, aider à tracer la voie, les scénarios, les étapes, aider 
à construire les alliances d’acteurs, à susciter le basculement des valeurs. 
Pour moi, une des questions essentielles est devenue celle de l’engagement 
des scientifiques. Nous savons. Alors, comment transmettre, faire com-
prendre, lutter contre les lobbies, les intérêts, les classes sociales qui vont 
protéger leurs intérêts, les gouvernements qui n’osent pas  ? Et comment 
nous engager sans perdre notre pouvoir de conviction  ? Comment rester 
des scientifiques en prenant parti, en participant à des manifestations ou 
à des actions ? Toutes ces questions me hantent. Pour l’instant, j’écris des 
tribunes et des chroniques. Mais je sais que cela ne suffit pas. J’admire les 
scientifiques qui sont passés à l’action, mais qui sont malheureusement trai-
tés de militants et dont le pouvoir de conviction est donc dévitalisé. C’est un 
énorme paradoxe. Mais l’urgence est là, tous les jours un peu plus la science 
est conspuée, méprisée et dépassée. J’aime beaucoup le texte du philosophe 
Tom Dedeurwaerdere, « Les sciences du développement durable pour régir 
la transition vers la durabilité forte », écrit en 2013, qui propose notamment 
un programme de réforme institutionnelle pour les sciences du dévelop-
pement durable. Il met en évidence qu’un nouveau type de science, réalisé 
avec les citoyens, est nécessaire.

Le terme de durabilité est aujourd’hui devenu omniprésent dans le débat 
public. Y vois-tu un concept utile pour les sciences sociales ?



Je préfère le terme « soutenable ». La notion vient des forestiers. L’ordonnance 
de Brunoy est la première réglementation forestière. Elle a été édictée au 
xive  siècle par Philippe  VI de Valois en forêt de Sénart. L’idée est de pré-
server les ressources forestières  : « Les maîtres des eaux et forêts enquer-
ront et visiteront toutes les forez et bois et feront les ventes qui y sont, en 
regard de ce que lesdites forez se puissent perpétuellement soustenir en 
bon estat. » Dans soutenable, il y a évidemment l’idée de laisser ce qu’il faut 
pour les générations futures, de n’utiliser que ce qui est indispensable à la 
consommation de la génération actuelle. Mais nous ne disposons d’aucune 
des règles qui pourraient nous permettre d’accorder de l’importance aux 
générations futures. Il nous faut bouleverser notre système de valeur qui 
accepte que certains membres des générations actuelles se gavent au détri-
ment à la fois de leurs contemporains et des générations futures. Il nous 
faut donc adopter cette fameuse éthique qui devra évidemment prendre en 
considération le fait qu’aujourd’hui ce sont les plus aisés qui contribuent 
le plus à émettre des gaz à effet de serre et à détruire notre environnement. 
Cela ne peut pas continuer.

Tout en menant des recherches sur les rapports entre capitalisme et éco-
logie, tu développes des propositions normatives relatives à des nou-
veaux modèles de société en vue de sortir de l’aporie entre capitalisme 
et écologie. Comment se combinent ces deux facettes de ton travail ?

En effet, il y a plusieurs facettes dans mon travail qui viennent des différents 
apports de mes formations. Mon apprentissage de la philosophie – c’est ma 
première formation, elle est donc très importante – m’a rendue assez nor-
mative. Je me demande toujours pourquoi et ce qui serait bon. Ma deuxième 
formation, à l’ENA, m’a appris à m’intéresser aux politiques publiques et 
à leur efficacité. Mais je les enveloppe toujours de préoccupations de jus-
tice. Enfin, mon apprentissage de la sociologie m’a appris l’importance de 
l’empirie, de l’écoute et de l’observation des acteurs. Donc, j’essaie de mêler 
ces trois dimensions. Je joue aussi un peu la passeuse ou la traductrice. 
Comme j’ai travaillé longtemps dans l’administration et que beaucoup de 



mes collègues de promotion de l’ENA y travaillent encore, je comprends les 
contraintes et les mécaniques de l’action publique. La sociologie m’a permis 
de comprendre dans quels paradigmes s’inscrivent ces politiques. Mais cela 
n’est pas toujours acceptable par ceux qui font les politiques. Aujourd’hui, il 
est évident que nous devons bifurquer, engager un tournant, rompre non 
seulement avec le consensus de Washington, mais sans doute plus large-
ment avec une partie de ce que la Modernité nous a légué. Et là, la philoso-
phie est très utile pour prendre conscience de l’ampleur de la révolution à 
accomplir.

Penses-tu que la France et l’Allemagne ont un rôle particulier à jouer 
pour promouvoir un agenda écologique européen  ? Comment consi-
dères-tu le rôle de ces pays au vu des interdépendances globales qui 
caractérisent aussi bien le capitalisme que l’écologie ?

Merci pour cette question passionnante ! Malgré toutes les critiques adres-
sées à l’Union européenne, que je partage en partie, je suis très européenne. 
Je suis très admirative de la réconciliation franco-allemande et de tout ce 
que les Européens ont su construire ensemble. Je me sens particulièrement 
proche de l’Allemagne à cause de la philosophie allemande que j’ai énormé-
ment étudiée. Oui, je pense que ces deux pays ont un rôle éminent à jouer. 
Quand on pense qu’en 1951, ces deux pays ont créé la Communauté du char-
bon et de l’acier, on se dit que tout est possible. Et quel symbole ! Construire 
la réconciliation franco-allemande sur cette source d’énergie considérée 
comme à l’origine de l’anthropocène (on dit en général que c’est la machine 
à vapeur utilisant le charbon) et dont nous devons aujourd’hui absolument 
nous passer, c’est extraordinaire. Donc oui, je rêve d’une alliance franco-
allemande sur les énergies renouvelables, mais plus généralement sur la 
construction d’une solidarité européenne sans faille en matière d’énergie 
et dans beaucoup d’autres matières. L’Europe doit être notre horizon. Une 
Europe solidaire, sociale, unie. En 1948, au Congrès de La Haye, les Français 
ont tenté de défendre l’idée que l’Europe devait d’abord être politique et 
fédérale. Plus tard, ils ont défendu l’idée qu’il fallait harmoniser les droits 



nationaux du travail avant de faire communauté. Ils n’ont pas été suivis. 
Aujourd’hui, à l’ombre de la guerre sur notre continent, il est sans doute 
temps d’aller plus loin.

BIBLIOGRAPHIE

Adorno Theodor W., Horkheimer Max, Dialektik der Aufklärung. Philosophische 
Fragmente [1944], Francfort-sur-le-Main, Fischer, 1969.

Butel-Dumont Georges-Marie, Théorie du luxe, ou Traité dans lequel on entreprend d’établir 
que le luxe est un ressort, non seulement utile, mais même indispensablement nécessaire à la pros-
périté des États, 1771, https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k201268c.

Dedeurwaerdere Tom, «  Les sciences du développement durable pour régir la 
transition vers la durabilité forte », Etopia, no 12, 2013, https://etopia.be/wp-content/
uploads/2023/03/r12_06_dedeurwaerdere_01.pdf.

Ferreras Isabelle, Battilana Julie, Méda Dominique, Le Manifeste travail. Démocratiser. 
Démarchandiser. Dépolluer, Paris, Seuil, 2020.

Fourquet François, Les Comptes de la puissance. Histoire de la comptabilité nationale et du plan, 
Paris, Recherches, 1980.

Gorz André, Métamorphoses du travail, quête du sens. Critique de la raison économique, Paris, 
Galilée, 1988.

Habermas Jünger, La Technique et la science comme « idéologie » [1968], Jean-René Ladmiral 
(trad.), Paris, Gallimard, 1990.

Hegel Georg-Wilhelm-Friedrich, Phénoménologie de l’esprit [1807], Jean Hyppolite (trad.), 
Paris, Aubier, 1997.

Jouvenel (de) Bertrand, Arcadie. Essais sur le mieux-vivre [1968], Paris, Gallimard, 2002.

Maddison Angus, L’Économie mondiale. Une perspective millénaire, Paris, Centre de déve-
loppement de l’OCDE, 2001.

Malm Andreas, L’Anthropocène contre l’histoire. Le réchauffement climatique à l’ère du capital 
[2016], Étienne Dobenesque (trad.), Paris, La Fabrique, 2017.

Mandeville Bertrand, La Fable des abeilles, ou les fripons devenus honnêtes gens [1714], Jean 
Bertrand (trad.), 1740, https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k822239.

Mansholt Sicco, La Lettre Mansholt 1972 [1972], Paris, Les Petits Matins, 2023.

Malthus Thomas Robert, Principes d’économie politique, considérés sous le rapport de leur ap-
plication pratique [1820], Francisco Solano Constâncio (trad.), Paris, J.-P. Aillaud, 1820, 
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k15131658.

Méda Dominique, Le Travail. Une valeur en voie de disparition ?, Paris, Aubier, 1995.

Méda Dominique, Qu’est-ce que la richesse ?, Paris, Aubier, 1999.

Méda Dominique, « Trois scénarios pour l’avenir du travail », Revue internationale du tra-
vail, vol. 158, no 4, 2019, p. 689-716.

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k201268c
https://etopia.be/wp-content/uploads/2023/03/r12_06_dedeurwaerdere_01.pdf
https://etopia.be/wp-content/uploads/2023/03/r12_06_dedeurwaerdere_01.pdf
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k822239
https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k15131658


Moore Jason W., « The Capitalocene, Part I. On the Nature and Origins of  our Ecological 
Crisis », The Journal of Peasant Studies, no 44(3), 2017, p. 594-630.

Smith Adam, Recherches sur la nature et les causes de la richesse des nations [1776], Jean-Antoine 
Roucher (trad.), Paris, Buisson, 1790, https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9618631n/f13.

Vanoli André, Une histoire de la comptabilité nationale, Paris, La Découverte, 2002.

Weber Max, Économie et société [1922], Julien Freund, Pierre Kamnitzer, Pierre Bertrand 
et al. (trad.), Paris, Pocket, 2003.

https://gallica.bnf.fr/ark:/12148/bpt6k9618631n/f13

