
URL / DOI https://doi.org/10.57086/apropos.294

Licence https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ökologie und Kapitalismus.  
Ein Objekt ohne Grenzen?

Interview mit Klaus Dörre

Klaus Dörre
Emeritierter Professor für Soziologie an der Universität Jena 
sowie Gastprofessor am Sustainability Institute der Universität 

Kassel.

Bénédicte Zimmermann
EHESS, Wissenschaftskolleg zu Berlin.

D ominique Méda und Klaus Dörre gehören zu den Soziologen, die 
die ökologische Krise zum Forschungsgegenstand ihrer Disziplinen 

gemacht haben – die erste in Frankreich, der zweite in Deutschland. Ihre 
Stimme hat sowohl in der akademischen Sphäre als auch in der öffent-
lichen Debatte Gewicht. Beide verteidigen die Idee, dass die Klima- und 
Umweltkrise nur durch eine grundlegende Umgestaltung des kapitalis-
tischen Systems überwunden werden kann. Sie sind sich darüber einig, 
dass der Kapitalismus nicht das einzige Problem ist und dass es nicht aus-
reicht, ihn zu überwinden. Der Blickwinkel, den sie einnehmen, ist jedoch 
unterschiedlich. Während Dominique Méda den Schwerpunkt auf  Ethik 
und die Erneuerung unserer kognitiven und normativen Rahmen legt, 



stellt Klaus Dörre Konflikte und Machtverhältnisse in den Mittelpunkt 
seiner Analyse. Diese Unterschiede spiegeln sich in ihrer Lektüre von 
Karl Marx und dem von ihnen verwendeten Vokabular wider. Während 
Dominique Méda den Begriff  „Umstellung” bevorzugt, verwendet Klaus 
Dörre die Begriffe „Transformation” und „Revolution”. Wir haben diese 
aktiven Vermittler zwischen akademischer Forschung und öffentli-
cher Debatte eingeladen, mit uns ihre Sicht auf  die Beziehung zwischen 
Ökologie und Kapitalismus zu teilen.

Dominique Méda ist Professorin für Soziologie an der Universität Paris 
Dauphine-PSL, wo sie von  2014 bis  2023 das Institut de recherche inter-
disciplinaire en sciences sociales leitete. Sie ist außerdem Präsidentin des 
Institut Veblen. Ihre Forschungsschwerpunkte sind der ökologische 
Wandel, Sozial- und Beschäftigungspolitik, Geschlechterungleichheit und 
Wohlstandsindikatoren. Zu ihren Veröffentlichungen, die in der öffentlichen 
Debatte große Resonanz gefunden haben, zählen Le Travail. Une valeur en voie 
de disparition (1995), Qu’est-ce que la richesse ? (1999), La Mystique de la croissance 
(2013) sowie das gemeinsam mit Isabelle Ferreras und Julie Battilana ver-
fasste Manifest, Democratize Work. The Case for Reorganizing the Economy (2022).

Klaus Dörre ist emeritierter Professor für Soziologie an der Universität 
Jena sowie Gastprofessor am Sustainability Institute der Universität Kassel. 
Von 2011 bis 2021 war er geschäftsführender Direktor des von der Deutschen 
Forschungsgemeinschaft geförderten Sonderforschungsbereichs 
„Postwachstumsgesellschaften“. Seit  2017 ist er zudem Chefredakteur 
des Berliner Journal für Soziologie. Seine Forschungsschwerpunkte sind 
Klimapolitik und soziale Ungleichheit, Gewerkschaften, Sozialstaat und 
Nachhaltigkeitspolitik sowie Finanzkapitalismus, Prekarisierung der 
Arbeit und Populismus. Zu seinen Veröffentlichungen gehören Große 
Transformation? Zur Zukunft moderner Gesellschaften (2019, herausgege-
ben mit Hartmut Rosa, Karina Becker, Sophie Bose und Benjamin Seyd), 
Abschied von Kohle und Auto? Sozial-ökologische Transformationskonflikte um 
Energie und Mobilität (2021, gemeinsam mit Madeleine Holzschuh, Jakob 



Köster und Johanna Sittel) sowie Die Utopie des Sozialismus. Kompass für eine 
Nachhaltigkeitsrevolution (2021).
 

Guten Tag, Klaus. Kannst du uns mitteilen, wann und wie du begonnen 
hast, dich in deiner Forschung für das Thema Ökologie zu interessieren 
und das Thema in Verbindung zu Kapitalismus zu denken?

Das kann ich genau sagen, das war  1986. Da erschien Ulrich Becks 
Risikogesellschaft. Ich war damals wissenschaftlicher Mitarbeiter in Marburg 
und war im Grunde völlig begeistert von dem Buch, weil es an meiner 
eigenen Weltsicht gerüttelt hat, und zwar sowohl in der Beschreibung der 
Sozialstruktur als Radikalisierungen von Individualisierungsprozessen als 
auch mit der Beschreibung ökologischer Risiken, die sich in Großgefahren 
verwandeln. Gleichzeitig hat es mich animiert, ein kleines Büchlein zu 
schreiben, Risikokapitalismus, das mich in eine direkte Auseinandersetzung 
mit Ulrich Beck gebracht hat. Seitdem hat mich diese Frage, wie Kapitalismus 
und ökologische Großgefahren zusammenhängen, nicht mehr losge-
lassen. Ich hatte damals bei allem, was ich an der Risikogesellschaft inno-
vativ fand, den Eindruck, dass Beck mit seiner These, der zufolge die 
Logik der Reichtumsverteilung gegenüber der Logik der ökologischen 
Risikoverteilung an Bedeutung verliere, mit dieser Absolutheit falsch lag. 
Ich habe versucht, das zu kritisieren und bin immer wieder auf  diesen 
Zusammenhang zurückgekommen.

Und was sind deine theoretischen Anknüpfungspunkte, um über 
Kapitalismus, Ökologie und ihre Beziehungen nachzudenken?

Ulrich Beck habe ich schon genannt. Eine zweite Impulsquelle war Anthony 
Giddens. Er hat sich das Theorem reflexiver Modernisierung zu eigen gemacht, 
aber was die Sozialstruktur, die Globalisierung anging, hatte er eine realis-
tischere Betrachtung sozioökonomischer Verhältnisse, Klassen, Strukturen 
und militärischer Gewalt als Beck. Jedenfalls in einem Stadium, als er den 
dritten Weg der Sozialdemokratie noch nicht entdeckt hatte. Dann war ein 
ganz wichtiger Impulsgeber Karl Hermann Tjaden. Das ist ein deutscher 



Soziologe, der versucht hat, einen Begriff von Gesellschaftsformationen 
zu entwickeln, welcher sich anders als die konventionellen Marxismen 
nicht allein auf  Produktion und Produktionsarbeit beschränkte, sondern 
der auch Familie, die Beziehungen zur Natur, die Geschlechterverhältnisse 
usw. als konstitutiv für gesellschaftliche Entwicklung mit einbezogen hat. 
Tjaden ist für mich jetzt wieder zu einer Referenz geworden, weil er 2002 in 
einem kleinen, bahnbrechenden Artikel Nachhaltigkeit als Gegenbegriff zu 
Gewaltsamkeit definiert hat. Gewaltsamkeit meint nicht nur militärische 
Konflikte oder die Ausübung von physischem Zwang, sondern bezieht 
sich auch auf  die Gewaltsamkeit in strukturell ungleichen Beziehungen 

–  in Geschlechterbeziehungen, Klassenbeziehungen, rassistisch gefärbten 
Beziehungen. Wenn man Nachhaltigkeit als Gegenbegriff zu Gewaltsamkeit 
definiert, dann bekommt der Begriff eine Schärfe, mit der er weit über das 
allgegenwärtige „Nachhaltigkeitsgelaber“ hinausgeht. Und das finde ich 
einen spannenden Gedanken.

Zu welchen Schlussfolgerungen hat dich deine Forschung zu 
Kapitalismus und Ökologie bislang geführt?

Ich würde es in Kurzform so zusammenfassen. Die kapitalistische 
Dynamik kann mit dem Begriff der Landnahme analysiert werden, den 
ich von Burkhardt Lutz übernommen habe. Lutz hatte ja die franzö-
sische Regulationstheorie rezipiert, hat sie aber anders gedeutet als die 
Regulationstheoretiker selbst, weil er sie mit einem dynamischen Prinzip 
verbunden hat. Der Grundgedanke ist, dass Kapitalismus expandieren 
muss, um zu existieren. Die kapitalistische Produktionsweise ist darauf  
angewiesen, ständig ein nicht kapitalistisches Außen zu absorbieren. 
Im Zuge der erfolgreichen Absorption sorgt sie jedoch dafür, dass dieses 
Andere allmählich unterminiert, ausgehöhlt und letztendlich zerstört wird. 
Kapitalistische Gesellschaften sind deshalb gezwungen, fortwährend neue 
Selbststabilisierungsmechanismen auszubilden, die immer komplexer 
und kostenaufwendiger werden. Hier verorte ich das Komplexitätsproblem 
moderner Gesellschaften. Das vor Augen behaupte ich, dass Landnahmen, die 



an den Märkten begrenzenden Institutionen des fordistischen Kapitalismus 
ansetzen, in eine Metakrise getrieben haben, die ich ökonomisch-ökolo-
gische Zangenkrise nenne. Das wichtigste Mittel zur Befriedung sozialer 
Konflikte im Kapitalismus –  die Erzeugung von Wirtschaftswachstum 
nach den Kriterien des Bruttoinlandsprodukts  – wird unter Status-quo-
Bedingungen, d.  h. verbunden mit hohem Emissionsausstoß, hohem 
Ressourcenverbrauch und hohem Energieverbrauch, zwangsläufig zum 
Treiber ökologischer Großgefahren. Moderne Gesellschaften befin-
den sich daher in einer Skylla-und-Charybdis-Situation. Bleibt das 
Wirtschaftswachstum aus, steigt die soziale Not, stellt es sich ein, wachsen 
ökologische Großgefahren, allen voran die des Klimawandels. Das wissen 
wir jetzt im Grunde seit dem ersten Bericht des Club of Rome. Neu an dieser 
Situation ist, dass es in der EU gesellschaftlich sanktionierbare Zielsetzungen 
gibt, deren Umsetzung so oder so tief  in die Wirtschaftsmodelle und 
die Gesellschaften vor allem der frühindustrialisierten und der großen 
Schwellenländer eingreift. Das führt zu der Annahme einer veränderten 
Konfliktdynamik kapitalistischer Gesellschaften. Letzteres ist mehr eine 
forschungsleitende These als eine gesicherte empirische Erkenntnis. Ich 
vermute, dass der alte industrielle Klassenkonflikt sich mehr und mehr 
in einen sozialökologischen Transformationskonflikt verwandelt. Damit 
ist zunächst mal nur gesagt, dass Akteure, egal auf  welcher Konfliktachse 
sie agieren, ohne Berücksichtigung der jeweils anderen Achse gesellschaf-
tlich nicht hegemonial, nicht führungsfähig werden können. Agiere ich 
an der ökologischen Konfliktachse, komme ich nicht umhin, auch soziale 
Nachhaltigkeit in irgendeiner Weise mit ins Visier zu nehmen, gleich 
wie ich mich dazu positioniere. Und umgekehrt, agiere ich nur auf  der 
Klassenachse, bleibe ich gesellschaftlich ohne Ausstrahlung, sofern ich 
nicht den ökologischen Gesellschaftskonflikt mit beachte. Mir ist klar, 
es gibt andere gewichtige Konfliktlinien auf  der Achse von Gender und 
Race, die ich damit nicht vom Tisch schieben will. Ich würde nur behaup-
ten, dass die Wechselwirkungen zwischen dem Klassen- und dem ökolo-
gischen Gesellschaftskonflikt aufgrund der finalen Konsequenzen, die 



sie beinhalten, alle anderen Konflikte und Krisenherde überformen. 
Deshalb halte ich wenig von Adam Toozes Begriff der Polykrise oder dem 
der multiplen Krise. Wie soll ich vor Betriebsräten oder Aktivisten der 
Klimabewegung reden und dabei die Polykrise begründen, wenn ich damit 
COVID, den Ukrainekrieg, das Demokratieversagen, das Gender Pay Gap 
und alles Weitere auf  einmal thematisieren soll? Das geht nicht. Nötig ist 
eine Hierarchisierung von Konfliktdynamiken und Krisenursachen, um zu 
vermeiden, dass soziologische Deutungen wie politische Entscheidungen 
sich ständig auf  das kurzfristig Relevante beziehen. Wir müssen vor 
Augen haben: Wenn sich nicht Grundlegendes ändert, dann stehen wir 
spätestens 2050 vor einem Scherbenhaufen, weil es nicht gelungen ist, den 
Klimawandel einigermaßen zu begrenzen, unter Kontrolle zu bringen. Das 
soll der Begriff der Zangenkrise signalisieren.

Ja, das sind die drei wichtigsten Perspektiven, also kapitalistische 
Landnahmen, die Deutung der Zangenkrise mit dem Wirtschaftswachstum 
als dem vermittelnden Glied und der Übergang zu sozial-ökologischen 
Transformationskonflikten.

Denkst du, dass Kapitalismus und Ökologie überhaupt vereinbar sind?

Also ich neige dazu, diese Frage zur Unzufriedenheit aller zu beantworten. 
Ich sage Ökosozialisten mit voluntaristischen Revolutionskonzepten, dass 
es große Handlungsspielräume im Kapitalismus gibt, die es zu nutzen 
gilt. Das schon wegen des Zeitdrucks, dem wir ausgesetzt sind, um eine 
Nachhaltigkeitsrevolution zu ermöglichen. Umgekehrt sage ich aber auch 
den ökologischen Aufklärern, dass es eine Illusion ist, zu glauben, es könne 
sich fast alles möglichst rasch ändern, obwohl das System, das uns in diese 
Metakrise geführt hat, in seinen Grundzügen unverändert fortbesteht. Ich 
würde sagen, dass sich gesellschaftlicher Wandel aller Voraussicht nach so 
vollziehen wird, wie der Übergang vom Feudalismus zum Kapitalismus. Also 
nicht im Sinne eines bewusst herbeigeführten einmaligen Revolutionsakts. 
Selbstverständlich ist der Ausgang eines Formationswandels, der eine 
Vielzahl an Wirkmechanismen beinhaltet, offen. Auch beim Übergang 



vom Feudalismus gab es ja verschiedenste Einflüsse: Die politische bür-
gerliche Revolution in Frankreich, die Aufklärung auch in Deutschland, 
das Entstehen von kapitalistischen Eigentümern und Strukturen auf  dem 
Lande in England, die Herausbildung von Finanzinstitutionen in Belgien, 
Holland und so weiter. Das sind ja alles Impulse, die nicht einem großen 
Masterplan gefolgt sind, sondern die relativ unabhängig voneinander inei-
nandergegriffen haben und dann im Endergebnis doch Neues, moderne 
kapitalistische Gesellschaften hervorgebracht haben. So stelle ich mir 
den Ausgang aus dem Kapitalismus auch vor. Was aber nicht heißt, dass 
wir notwendig auf  die Seite des Guten geraten. Thomas Piketty hat in 
seinem jüngsten Buch Kurze Geschichte der Gleichheit zu Recht festgestellt, 
nichts spreche dagegen, sich den Wandel als einen friedlichen Übergang 
vorzustellen. Historisch wahrscheinlicher sei jedoch, dass Kriege und 
Naturkatastrophen diesen Wandel einleiten. Es ist denn auch keineswegs 
ausgeschlossen, dass unter dem Druck von Krisen und Katastrophen ein 
autoritärer Staatsinterventionismus weltweit dominant wird. Die zweite 
Amtszeit Donald Trumps, aber auch der Vormarsch einer radikalen Rechten 
stehen für diese Tendenz. Nach meiner Auffassung handelt es sich um die 
zeitgenössische Variante eines „autoritären Liberalismus“, wie ihn der 
Staatstheoretiker Herrmann Heller für die Endphase der Weimarer Republik 
beschrieben hat. Sobald von Wirtschaft die Rede sei, verzichte „der ‚auto-
ritäre‘ Staat restlos auf  seine Autorität“ und seine Wortführer „kennen nur 
noch die eine Parole: Freiheit der Wirtschaft vom Staate!“ Der „autoritäre 
Liberalismus“ der Gegenwart reagiert auf  die konfliktreiche sozial-ökolo-
gische Transformation, indem er die Wirtschaft von bürokratischen Fesseln 
befreien und den Klimaschutz, so er überhaupt noch als relevantes Ziel 
angestrebt wird, in erster Linie den Marktkräften und dem technischen 
Fortschritt überlassen will. Dem lässt sich weder mit Bekenntnissen zu den 
Grundstrukturen kapitalistischer Marktwirtschaften noch umgekehrt mit 
voluntaristischen Revolutionsplädoyers begegnen.



Richtig finde ich noch immer, was Naomi Klein geschrieben hat. Sie hält den 
Kapitalismus für den Hauptverursacher des anthropogenen Klimawandels. 
Aber sie wendet sich zugleich gegen eine Fortsetzung dieser fruchtlosen 
Debatten um Reform oder Revolution, sondern plädiert dafür, dass man 
den Kapitalismus auf  die Probe stellen müsse –  mit Forderungen und 
Zielsetzungen, an denen sich dann entscheiden muss, ob die innerhalb 
kapitalistischer Verhältnisse umsetzbar sind oder nicht. Nach meiner 
Definition des Kapitalismus und seines Expansionsparadoxons kann es 
einen nachhaltigen Kapitalismus letztendlich nicht geben. Wir müssen 
aber sehen, dass ein grüner Stakeholder-Kapitalismus, wie er 2020 auf  dem 
Weltwirtschaftsforum zu Davos auch von großen Teilen der kapitalistischen 
Eliten als Leitbild propagiert wurde, vorerst nicht kommen wird. „Deals 
statt multilateraler Diplomatie, Recht des Stärkeren statt Stärke des Rechts, 
‚Drill Baby, drill‘ statt grüne Energie“ bestimmen zunehmend die politischen 
Agenden (Matthes, 2025). Diesen Backlash vor Augen, muss darum gerun-
gen werden, dass ökologische und soziale Nachhaltigkeitsziele überhaupt 
noch Beachtung finden (Dörre et al. 2025).

In deinem letzten Buch, Die Utopie des Sozialismus, verteidigst du die Idee des 
Sozialismus. Welchen Stellenwert haben der Staat und die Institutionen 
in diesem Ansatz?

Der Staat ist ein Wechselbalg. Er ist nach wie vor ein Herrschafts- 
und Repressionsstaat mit Gewaltmonopol und der Ausübung von 
Zwangsgewalt. Er ist aber zugleich Regulationsstaat und er verfügt über 
ein Instrumentarium, um die Ökonomie auf  spezifische Ziele zu ver-
pflichten, er ist wirtschaftlicher Interventionsstaat. Aus meiner Sicht 
ist die Wiederkehr des in die Wirtschaft intervenierenden Staates ein 
absolut notwendiger Vorgang. Ich würde mich positionieren gegen die 
Wohlfahrtsstaatskritik von links, die jetzt in erster Linie die ausgrenzen-
den Mechanismen nationaler Wohlfahrtsstaaten betont. Sie thematisiert zu 
Recht die Ungleichheiten in den Geschlechterbeziehungen, den Ausschluss 
von Migranten, die Ungleichheiten zwischen dem globalen Norden und 



dem globalen Süden, ich sehe gegenwärtig aber überhaupt nicht, wie eine 
Nachhaltigkeitsrevolution ohne Kampf um staatliche Macht verwirklicht 
werden soll. Dass sie als Projekt sozialer Bewegungen nur von unten zu 
realisieren sei, halte ich für unmöglich. Vor allem deshalb, weil die schöne 
Formel vom guten Leben uns zwar alle einfängt. Wir können ja alle zus-
timmen, wenn es um das gute Leben geht. Aber wenn dann konkretisiert 
werden soll, worin das gute Leben besteht, ergeben sich größte Unterschiede. 
Deshalb ist es aus meiner Sicht ein untauglicher Versuch, nur von unten, 
aus der Zivilgesellschaft heraus, bestimmen zu wollen über die Formel, wie 
eine nachhaltige Regulation auszusehen hat, ohne verbindliche Regeln, die 
der Staat setzen muss. Pierre Bourdieu hat zu Recht darauf  hingewiesen, 
dass die erste Funktion des Staates, noch bevor er Herrschaftsinstrument 
ist, darin besteht, dass er allgemeine Maßstäbe und Regeln festlegt, an 
denen sich unser Alltagsleben orientieren kann. In diesem Sinne ist 
die Einflussnahme auf  staatliche Entscheidungsprozesse unverzicht-
bar. Es wäre völlig unmöglich gewesen, die Corona-Pandemie nur aus der 
Zivilgesellschaft jenseits des Staates heraus zu bekämpfen. Für mich ist die 
entscheidende Frage: Wie demokratisch ist der Staat der Zukunft? Und wie 
können ihn die Zivilgesellschaften beeinflussen?

Du verwendest in deiner Arbeit den Begriff „sozial-ökologische 
Transformation“. Was genau verstehst du darunter?

Ich nutze „Transformation“ im Sinne von Karl Polanyi. Polanyi hat die große 
Transformation als einen säkularen Prozess analysiert, der letztendlich 
zum Faschismus in Mitteleuropa geführt hat, zur industriellen Demokratie 
in Skandinavien, zum New Deal in den USA. Es ist für mich eine Kategorie 
ohne normative Aufladung, die zunächst mal nur besagt, dass wir es mit 
einem grundlegenden gesellschaftlichen Wandel zu tun haben, der auch 
zu völlig neuen Gesellschaftsordnungen führen könnte. Der Begriff besagt 
in erster Linie, dass ein Weiter-so unmöglich ist. Wenn es um die norma-
tive Ladung des Wandels geht, spreche ich von Nachhaltigkeitsrevolution. 
Das ist ein Begriff, den auch der Weltklimarat verwendet. Ich meine, dass 



die  17 Nachhaltigkeitsziele der United Nations tatsächlich eine subversive 
Qualität haben, die über das Bestehende und auch über die kapitalis-
tische Produktionsweise hinausweist. Wenn man diese Ziele ernst nimmt, 
dann sticht das Argument, dass die sozialen Kosten, die eine Umsetzung 
erforderte, so hoch sind, dass privatkapitalistische Unternehmen nicht 
mehr profitabel sein könnten, würden ihnen diese Kosten allesamt in 
Rechnung gestellt. Deshalb habe ich als Gegenbegriff zu den zerstöre-
rischen Expansionszwängen kapitalistischer Landnahmen den eines 
nachhaltigen Sozialismus vorgeschlagen, trotz aller Belastungen, die der 
Sozialismusbegriff mit sich bringt. Niemand muss dieser Begriffswahl 
folgen. Wenn man von Gemeinwohlökonomie spricht, ist es auch nicht 
schlecht. Ich finde nur, dass sich solche Vorschläge immer um die 
Machtfrage herumdrücken. Ja, natürlich kann das Neue in Nischen des 
alten Systems entstehen. Aber was machen wir mit den gut 1  500 markt-
beherrschenden Konzernen, die Kontrollmacht über andere Unternehmen 
ausüben und Umsätze haben, die denen mittlerer Nationalstaaten ents-
prechen? Von deren Produktionsentscheidungen hängt es letztendlich 
ab, wie viel emittiert wird, welche Ressourcen verbraucht werden. Da 
halte ich nachhaltigen Sozialismus insofern für einen innovativen Begriff, 
als er die Aufmerksamkeit doch auf  die Relevanz der Eigentumsfrage 
lenkt, aber in einem anderen Sinne als die Sozialismen, die während des 
Industriezeitalters entstanden sind. Es geht um das Was, Wie und das 
Wozu der Produktion. Also im Grunde um Entscheidungsmacht über die 
Rückbindung von Produktion an die Gebrauchswerteigenschaften von 
Gütern. Arbeit ist dann nachhaltig, wenn sie der Produktion von langlebi-
gen, mehrfach nutzbaren Gütern dient, die so produziert werden, dass der 
Reichtum, der mit ihrer Produktion entsteht, zur Reduktion von Emissionen, 
Ressourcenverbrauch und Energienutzung beiträgt und deshalb auch kün-
ftigen Generationen noch zur Verfügung steht. Das ist meine Definition 
von nachhaltiger Arbeit. Nachhaltig zu arbeiten, bedeutet den Übergang zu 
einer Qualitätsproduktion, die beinhaltet, dass alle sich diese Güter leisten 



können, mit der Konsequenz, dass wir weniger konsumieren, auch weniger 
herstellen, aber alles zu höherer Qualität und höherer Lebenszufriedenheit.

Welche Szenarien für die Zukunft der Arbeit lassen sich aus dieser 
Definition der nachhaltigen Arbeit ableiten?

Ich denke, dass man den Arbeitsbegriff auf  die Gesamtheit der 
Arbeitsvermögen beziehen muss. Die Arbeitsvermögen beschränken sich 
nicht auf  die Erwerbsarbeit, zu ihnen gehören die zweckfreien Tätigkeiten, 
die Sorgearbeiten, darunter die kostenlosen Sorgetätigkeiten, die Arbeit 
an der Gesellschaft und der Demokratie, das, was man bei uns bürger-
schaftliches Engagement nennt, und die Koordinationsarbeiten, die nötig 
sind, um die verschiedenen Arbeitsvermögen in eine Balance zu bringen. 
Zur Vision nachhaltiger Arbeit gehört, dass die Zeit für Erwerbsarbeit im 
gesellschaftlichen Durchschnitt verkürzt werden muss. Weniger im Sinne 
einer linearen Verringerung der Wochenarbeitszeit, sondern verbunden 
mit individuellen Optionen. Vor die Wahl gestellt, ob mehr Geld oder mehr 
Freizeit, entscheiden sich in Deutschland große Teile der Beschäftigten bei 
der Bahn und in der Metall- und Elektroindustrie für mehr Freizeit. Wir 
sind offenbar an einem Punkt, an dem der Zeitwohlstand, die individuelle 
Zeitsouveränität, zu einem großen Bedürfnis geworden ist. Allerdings wird 
das nicht dazu führen, dass wir weniger arbeiten. Wir werden aber Zeit 
gewinnen für die Nutzung der anderen Arbeitsvermögen, zum Beispiel 
für die Arbeit an der Gesellschaft und der Demokratie. Die objektiven 
Voraussetzungen für nachhaltiges Arbeiten waren noch nie so gut. Es fehlt 
aber noch am politischen Willen und an gesellschaftlichen Akteuren, die 
die Weichen so stellen, dass eine nachhaltige Transformation von Arbeit 
tatsächlich gelingt.

Was sind deiner Meinung nach die dringenden Fragen, die die 
Sozialwissenschaften heute aufgreifen sollen?

Ich habe beim Bundesarbeitsministerium zu dieser Frage argumentiert und 
dann auch in einer Anhörung der Parlamentsfraktion der Grünen, dass 
wir ganz dringend eine langfristig ausgelegte Transformationsforschung 



benötigen, die den Umbau der Arbeitswelt zu einem zentralen Punkt 
macht. Ich denke, sinnvoll sind –  gerne auch transnational angelegte  – 
Forschungsprogramme, die verschiedene Dimensionen der Arbeitswelt 
vergleichend, kritisch und längerfristig untersuchen. Ich denke an eine 
Grundlagenforschung mit Anwendungsbezug, also dem Versuch, Wissen 
hin zur Praxisseite zu vermitteln und umzusetzen. In den Blick genom-
men werden sollten die Transformationen in den Branchen, die jetzt im 
Zentrum des Wandels stehen, also Autoverkehr, die Carbon-Industrien wie 
Chemie und Pharma, der Agrarbereich, aber auch der Finanzsektor, der 
Energiebereich und der Gebäudesektor. Ich könnte mir das so vorstellen, 
dass zu Beginn der Forschung Transformationsziele diskutiert werden, 
die von den sehr weitreichenden bis zu den naheliegenden gehen können 
und die durchaus kontrovers zu diskutieren sind. Ausgehend von solchen 
Zukunftsvorstellungen kann man dann schauen, wie die Umsetzungsschritte 
aussehen, woran sie scheitern oder warum sie gelingen. Und das in einer 
permanenten Feedbacksituation, also einem stetigen Austausch zwischen 
Praktikern und Forschenden, das wäre eigentlich das, was wir benötigen. 
Wenn ich das sage, nicken immer alle. Bei den politischen Entscheidern 
aber passiert wenig. Das finde ich fatal.

Wie siehst du die Rolle von Frankreich und Deutschland in der Förderung 
einer sozialökologischen Transformation in Europa?

Wenn sich Europa nicht auf  demokratische Weise zusammenfindet, dann 
wird es von einem aktiv globalisierenden Gebilde zu einem Staatenverbund, 
der globale Einflüsse vor allem erleidet. In der anhaltenden Neukonfiguration 
der internationalen Ordnung droht Europa auf  der Strecke zu bleiben. In 
aktuellen Auseinandersetzungen wie dem Ukraine-Krieg, den militärischen 
Auseinandersetzung um Gaza oder der gewaltsamen Konfrontation 
zwischen Israel und dem Iran hat die EU größte Schwierigkeiten, sich übe-
rhaupt noch Gehör zu verschaffen. Dagegen hilft eigentlich nur eines: Europa 
müsste zu einer Friedensmacht werden, zum Vorreiter sozialer und ökolo-
gischer Nachhaltigkeit. Die EU hätte ein eigenständiges Entwicklungsmodell 



zu kreieren, das in der Lage wäre, nicht auf  der Ebene militärischer Macht, 
sondern im Sinne sozialer Kohäsion und ökologischer Nachhaltigkeit 
global einen attraktiven Entwicklungsweg zu ermöglichen. Und das in 
neuen Austauschbeziehungen mit den Staaten des globalen Südens. Wir 
brauchen eine Fortsetzung des europäischen Integrationsprozesses auf  
der Basis ökologischer und sozialer Nachhaltigkeitsziele. Wenn es nicht 
anders geht, dann mit einer Vorreiterrolle williger Staaten, am besten in 
einer deutsch-französischen Allianz. Eine solche Allianz wäre aber unter 
Nachhaltigkeitsgesichtspunkten nur attraktiv, wenn es zu neuen fairen 
Austauschbeziehungen mit Staaten des globalen Südens kommt. Sofern 
man das will, ist die erste Frage, was hat die Region, was hat das Land, das 
beispielsweise Lithium, seltene Erden, Kobalt, grünen Wasserstoff oder 
andere knappe Ressourcen exportiert, von diesen Wirtschaftsaktivitäten? 
Anstelle einer Neuauflage des alten Kolonialismus, die den globalen Süden 
zu ungleichem Tausch verdammt und in einer peripheren Position hält, 
benötigen wir eine New International Economic Order 2.0. Die EU könnte ein 
Schrittmacher sein; doch gegenwärtig passiert in Deutschland, Frankreich 
und der gesamten EU eher das Gegenteil.

Du forschst über die Beziehung zwischen Kapitalismus und Ökologie 
und gleichzeitig entwickelst du normative Vorschläge für neue 
Gesellschaftsmodelle, die aus der Aporie zwischen Kapitalismus und 
Ökologie herausführen sollen. Wie verbinden sich diese beiden Facetten 
deiner Arbeit?

Das ist ein ganz schwieriger Balanceakt. Ich muss mir häufig die 
Wissenschaftlichkeit immer wieder neu abringen, und umgekehrt aber 
auch mich gelegentlich hinterfragen, ob das, was ich mache, nicht mitunter 
zu akademisch ist und der Welt der handelnden Akteure zu weit entrückt. 
Das erste Problem ist aber das gravierendere. Also wie gehe ich damit um? 
Man geht nie völlig wertfrei in die Forschung, man muss seine theore-
tischen Ansätze, seine Konzeptionen, Positionen und Methoden offenle-
gen. Das ist die erste Voraussetzung. Wenn man das so betreibt, stößt man 



aber auf  ein Problem, das Luc Boltanski sehr klar auf  den Punkt gebracht 
hat. Er sagt, empirische Forschung muss neutral und ergebnisoffen sein. 
Sie kann aber nur in gesellschaftlichen Teilfeldern stattfinden und nie das 
gesellschaftliche Ganze umfassen. Gleich wie man jetzt Gesellschaft defi-
niert, ob als in soziale Felder ausdifferenziert, in Teilsysteme gegliedert oder 
wie auch immer – es ist nötig, empirische Forschung in gesellschaftlichen 
Teilbereichen über Theoriearbeit in ein größeres Ganzes einzubetten, um die 
Ergebnisse bewerten zu können. Zwischen beiden Anforderungen existiert 
ein Spannungsfeld, in welchem die Bedingungen von Wissenschaftlichkeit 
immer neu ausgelotet werden müssen. So würde ich meine eigene Position 
beschreiben. Dem entspricht das Konzept einer „öffentlichen Soziologie“, 
wie sie zuerst Michael Burawoy vorgeschlagen hat. Ich wehre mich aller-
dings dagegen, Gesellschaftskritik von der Analyse abzulösen und sie 
so zu betreiben, als sei Kritik an sich schon eine Leistung. Das glaube ich 
nicht. Wenn ich irgendwas am Marxschen Ansatz der Gesellschaftskritik 
gut finde, dann dessen Grundverständnis, demzufolge sich Kritik aus 
dem wachsenden Verständnis des Gegenstands speist und deshalb in der 
Lage ist, die tatsächlichen Widersprüche, Krisen und Dynamiken von 
Gesellschaft aufzudecken. Das finde ich einen akzeptablen Ansatz. Aber 
die Kritik zu betreiben, um einfach kritisch zu sein, das ist eine Methodik, 
die mir zunehmend missfällt, auch wenn sie in Teilen der Soziologie noch 
immer sehr populär ist. Noch weitaus problematischer finde ich indes den 
Trend zu einer neuen Bescheidenheit in der Soziologie. Statt großer Ziele 
seien nunmehr Anpassung, Resilienz und ein Arrangement mit unver-
meidlichen Verlusten gefragt. In ausdifferenzierten Gesellschaften seien 
trotz größter Herausforderungen nur kleine Schritte möglich, lautet 
der Tenor einschlägiger Studien (vgl. z.  B. Nassehi 2024). Ich halte diese 

„soziologische Zeitenwende“ (Blühdorn 2024) für fatal. Eine kritische 
Transformationsforschung, die als öffentliche Soziologie betrieben wird, 
muss sich diesem fatalistischen Anpassungsdruck widersetzen und deut-
lich machen, dass eine andere, eine bessere Welt noch immer möglich ist.



ANMERKUNGEN

Beck Ulrich, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt am  Main, 
Suhrkamp, 1986.

Blühdorn Ingolfur, „Soziologische Zeitenwende“, Vorgänge. Zeitschrift für Bürgerrechte 
und Gesellschaftspolitik, Vol. 63(1/2), Nr 245/246, 2024, S. 101–116.

Boltanski Luc, Soziologie und Sozialkritik. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008, Berlin, 
Suhrkamp, 2010.

Bourdieu Pierre, Über den Staat. Vorlesungen am Collège de France, 1989–1992 [2012], Horst 
Brühmann, Petra Willim (Übers.), Berlin, Suhrkamp, 2014.

Burawoy Michael, Public Sociology. Öffentliche Soziologie gegen Marktfundamentalismus und 
globale Ungleichheit, Weinheim/Basel, Beltz Juventa, 2015.

Dörre Klaus, Risikokapitalismus. Zur Kritik von Ulrich Becks „Weg in eine andere Moderne“, 
Marburg, Verlag Arbeiterbewegung und Gesellschaftswissenschaft, 1988.

Dörre Klaus, „Landnahme, das Wachstumsdilemma und die ‚Achsen der Ungleichheit‘“, 
Berliner Journal für Soziologie, Vol. 22(1), 2012, S. 101–128.

Dörre Klaus, Die Utopie des Sozialismus. Kompass für eine Nachhaltigkeitsrevolution, Berlin, 
Matthes & Seitz, 2021.

Dörre Klaus et al. (Hg.), Umkämpfte Transformation. Konflikte um den digitalen und ökolo-
gischen Wandel, Frankfurt am Main, Campus, 2025.

Heller Hermann, „Autoritärer Liberalismus?“, Gesammelte Schriften II. Recht, Staat, Macht 
[1933], Tübingen, Mohr Siebeck, 1992, S. 643–653.

Klein Naomi, Warum nur ein Green New Deal unseren Planeten retten kann, Hamburg, 
Hoffmann und Campe, 2019.

Matthes Sebastian, „Keine Fragen mehr an Olaf  Scholz – Elf  Lehren aus Davos“, 
Handelsblatt, 24.01.2025, https://www.handelsblatt.com/meinung/kommentare/
world-economic-forum-keine-fragen-mehr-an-olaf-scholz-elf-lehren-aus-
davos/100102796.html.

Nassehi Armin, Kritik der großen Geste. Anders über gesellschaftliche Transformation nachden-
ken, München, C.H. Beck, 2024.

Piketty Thomas, Eine kurze Geschichte der Gleichheit [2021], Stefan Lorenzer (Übers.), 
München, C.H. Beck, 2022.

Polanyi Karl, The Great Transformation. Politische und ökonomische Ursprünge von 
Gesellschaften und Wirtschaftssystemen [1944], Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1978.

Tjaden Karl Hermann, „Nachhaltigkeit und Gewaltsamkeit. Historische und theoretische 
Bemerkungen“, spw – Zeitschrift für sozialistische Politik und Wirtschaft, Vol. 126, 2002, S. 13–17.

Tooze Adam, “Chartbook #130 Defining polycrisis – from crisis pictures to the crisis 
matrix”, 2022, https://adamtooze.substack.com/p/chartbook-130-defining-polycrisis.

https://www.handelsblatt.com/meinung/kommentare/world-economic-forum-keine-fragen-mehr-an-olaf-scholz-elf-lehren-aus-davos/100102796.html
https://www.handelsblatt.com/meinung/kommentare/world-economic-forum-keine-fragen-mehr-an-olaf-scholz-elf-lehren-aus-davos/100102796.html
https://www.handelsblatt.com/meinung/kommentare/world-economic-forum-keine-fragen-mehr-an-olaf-scholz-elf-lehren-aus-davos/100102796.html
https://adamtooze.substack.com/p/chartbook-130-defining-polycrisis

