Okologie und Kapitalismus.
Ein Objekt ohne Grenzen?

Interview mit Klaus Dorre

Klaus Dorre

Emeritierter Professor fiir Soziologie an der Universitit Jena
sowie Gastprofessor am Sustainability Institute der Universitit
Kassel.

Bénédicte Zimmermann
EHESS, Wissenschaftskolleg zu Berlin.

ominique Méda und Klaus Dorre gehdéren zu den Soziologen, die
D die dkologische Krise zum Forschungsgegenstand ihrer Disziplinen
gemacht haben - die erste in Frankreich, der zweite in Deutschland. Ihre
Stimme hat sowohl in der akademischen Sphire als auch in der 6ffent-
lichen Debatte Gewicht. Beide verteidigen die Idee, dass die Klima- und
Umweltkrise nur durch eine grundlegende Umgestaltung des kapitalis-
tischen Systems iiberwunden werden kann. Sie sind sich dariiber einig,
dass der Kapitalismus nicht das einzige Problem ist und dass es nicht aus-
reicht, ihn zu tiberwinden. Der Blickwinkel, den sie einnehmen, ist jedoch
unterschiedlich. Wahrend Dominique Méda den Schwerpunkt auf Ethik

und die Erneuerung unserer kognitiven und normativen Rahmen legt,

URL / DOI https://doi.org/10.57086/apropos.294

Licence https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



stellt Klaus Dorre Konflikte und Machtverhiltnisse in den Mittelpunkt
seiner Analyse. Diese Unterschiede spiegeln sich in ihrer Lektiire von
Karl Marx und dem von ihnen verwendeten Vokabular wider. Wiahrend
Dominique Méda den Begriff ,Umstellung” bevorzugt, verwendet Klaus
Dorre die Begriffe ,Transformation” und ,Revolution”. Wir haben diese
aktiven Vermittler zwischen akademischer Forschung und o6ffentli-
cher Debatte eingeladen, mit uns ihre Sicht auf die Beziehung zwischen

Okologie und Kapitalismus zu teilen.

Dominique Méda ist Professorin fiir Soziologie an der Universitdt Paris
Dauphine-PSL, wo sie von 2014 bis 2023 das Institut de recherche inter-
disciplinaire en sciences sociales leitete. Sie ist auflerdem Prasidentin des
Institut Veblen. lhre Forschungsschwerpunkte sind der &kologische
Wandel, Sozial- und Beschiftigungspolitik, Geschlechterungleichheit und
Wohlstandsindikatoren. Zu ihren Verdffentlichungen, die in der 6ffentlichen
Debatte grofie Resonanz gefunden haben, zdhlen Le Travail. Une valeur en voie
de disparition (1995), Qulest-ce que la richesse ? (1999), La Mystique de la croissance
(2013) sowie das gemeinsam mit Isabelle Ferreras und Julie Battilana ver-

fasste Manifest, Democratize Work. The Case for Reorganizing the Economy (2022).

Klaus Dorre ist emeritierter Professor fiir Soziologie an der Universitit
Jena sowie Gastprofessor am Sustainability Institute der Universitdt Kassel.
Von 2011 bis 2021 war er geschiftsfithrender Direktor des von der Deutschen
Forschungsgemeinschaft geforderten Sonderforschungsbereichs
,2Lostwachstumsgesellschaften®. Seit 2017 ist er zudem Chefredakteur
des Berliner Journal fiir Soziologie. Seine Forschungsschwerpunkte sind
Klimapolitik und soziale Ungleichheit, Gewerkschaften, Sozialstaat und
Nachhaltigkeitspolitik sowie Finanzkapitalismus, Prekarisierung der
Arbeit und Populismus. Zu seinen Verodffentlichungen gehoren Grofie
Transformation? Zur Zukunft moderner Gesellschaften (2019, herausgege-
ben mit Hartmut Rosa, Karina Becker, Sophie Bose und Benjamin Seyd),
Abschied von Kohle und Auto? Sozial-6kologische Transformationskonflikte um

Energie und Mobilitit (2021, gemeinsam mit Madeleine Holzschuh, Jakob



Koster und Johanna Sittel) sowie Die Utopie des Sozialismus. Kompass fiir eine

Nachhaltigkeitsrevolution (2021).

Guten Tag, Klaus. Kannst du uns mitteilen, wann und wie du begonnen
hast, dich in deiner Forschung fiir das Thema Okologie zu interessieren

und das Thema in Verbindung zu Kapitalismus zu denken?

Das kann ich genau sagen, das war 1986. Da erschien Ulrich Becks
Risikogesellschaft. Ich war damals wissenschaftlicher Mitarbeiter in Marburg
und war im Grunde vollig begeistert von dem Buch, weil es an meiner
eigenen Weltsicht geriittelt hat, und zwar sowohl in der Beschreibung der
Sozialstruktur als Radikalisierungen von Individualisierungsprozessen als
auch mit der Beschreibung 6kologischer Risiken, die sich in Grof3gefahren
verwandeln. Gleichzeitig hat es mich animiert, ein kleines Biichlein zu
schreiben, Risikokapitalismus, das mich in eine direkte Auseinandersetzung
mit Ulrich Beck gebracht hat. Seitdem hat mich diese Frage, wie Kapitalismus
und oOkologische Grofigefahren zusammenhingen, nicht mehr losge-
lassen. Ich hatte damals bei allem, was ich an der Risikogesellschaft inno-
vativ fand, den Eindruck, dass Beck mit seiner These, der zufolge die
Logik der Reichtumsverteilung gegeniiber der Logik der okologischen
Risikoverteilung an Bedeutung verliere, mit dieser Absolutheit falsch lag.
Ich habe versucht, das zu kritisieren und bin immer wieder auf diesen

Zusammenhang zuriickgekommen.

Und was sind deine theoretischen Ankniipfungspunkte, um iiber

Kapitalismus, Okologie und ihre Beziehungen nachzudenken?

Ulrich Beck habe ich schon genannt. Eine zweite Impulsquelle war Anthony
Giddens.ErhatsichdasTheoremreflexiverModernisierungzueigengemacht,
aber was die Sozialstruktur, die Globalisierung anging, hatte er eine realis-
tischere Betrachtung sozio6konomischer Verhiltnisse, Klassen, Strukturen
und militdrischer Gewalt als Beck. Jedenfalls in einem Stadium, als er den
dritten Weg der Sozialdemokratie noch nicht entdeckt hatte. Dann war ein

ganz wichtiger Impulsgeber Karl Hermann Tjaden. Das ist ein deutscher



Soziologe, der versucht hat, einen Begriff von Gesellschaftsformationen
zu entwickeln, welcher sich anders als die konventionellen Marxismen
nicht allein auf Produktion und Produktionsarbeit beschrinkte, sondern
der auch Familie, die Beziehungen zur Natur, die Geschlechterverhiltnisse
usw. als konstitutiv fiir gesellschaftliche Entwicklung mit einbezogen hat.
Tjaden ist fiir mich jetzt wieder zu einer Referenz geworden, weil er 2002 in
einem kleinen, bahnbrechenden Artikel Nachhaltigkeit als Gegenbegriff zu
Gewaltsamkeit definiert hat. Gewaltsamkeit meint nicht nur militdrische
Konflikte oder die Ausiibung von physischem Zwang, sondern bezieht
sich auch auf die Gewaltsamkeit in strukturell ungleichen Beziehungen
- in Geschlechterbeziehungen, Klassenbeziehungen, rassistisch gefarbten
Beziehungen. Wenn man Nachhaltigkeit als Gegenbegriff zu Gewaltsamkeit
definiert, dann bekommt der Begriff eine Schirfe, mit der er weit iiber das
allgegenwirtige ,Nachhaltigkeitsgelaber” hinausgeht. Und das finde ich

einen spannenden Gedanken.

Zu welchen Schlussfolgerungen hat dich deine Forschung zu

Kapitalismus und Okologie bislang gefiihrt?

Ich wiirde es in Kurzform so zusammenfassen. Die kapitalistische
Dynamik kann mit dem Begriff der Landnahme analysiert werden, den
ich von Burkhardt Lutz tibernommen habe. Lutz hatte ja die franzo-
sische Regulationstheorie rezipiert, hat sie aber anders gedeutet als die
Regulationstheoretiker selbst, weil er sie mit einem dynamischen Prinzip
verbunden hat. Der Grundgedanke ist, dass Kapitalismus expandieren
muss, um zu existieren. Die kapitalistische Produktionsweise ist darauf
angewiesen, stindig ein nicht kapitalistisches Aufien zu absorbieren.
Im Zuge der erfolgreichen Absorption sorgt sie jedoch dafiir, dass dieses
Andere allmihlich unterminiert, ausgehohlt und letztendlich zerstdrt wird.
Kapitalistische Gesellschaften sind deshalb gezwungen, fortwdhrend neue
Selbststabilisierungsmechanismen auszubilden, die immer komplexer
und kostenaufwendiger werden. Hier verorte ich das Komplexitatsproblem

modernerGesellschaften.DasvorAugenbehaupteich,dassLandnahmen,die



anden Miarkten begrenzenden Institutionen des fordistischen Kapitalismus
ansetzen, in eine Metakrise getrieben haben, die ich 6konomisch-6kolo-
gische Zangenkrise nenne. Das wichtigste Mittel zur Befriedung sozialer
Konflikte im Kapitalismus - die Erzeugung von Wirtschaftswachstum
nach den Kriterien des Bruttoinlandsprodukts — wird unter Status-quo-
Bedingungen, d. h. verbunden mit hohem Emissionsausstoff, hohem
Ressourcenverbrauch und hohem Energieverbrauch, zwangsliufig zum
Treiber Okologischer Grofigefahren. Moderne Gesellschaften befin-
den sich daher in einer Skylla-und-Charybdis-Situation. Bleibt das
Wirtschaftswachstum aus, steigt die soziale Not, stellt es sich ein, wachsen
okologische Grof3gefahren, allen voran die des Klimawandels. Das wissen
wir jetzt im Grunde seit dem ersten Bericht des Club of Rome. Neu an dieser
Situationist,dassesinder EUgesellschaftlichsanktionierbareZielsetzungen
gibt, deren Umsetzung so oder so tief in die Wirtschaftsmodelle und
die Gesellschaften vor allem der frithindustrialisierten und der grofien
Schwellenldnder eingreift. Das fiihrt zu der Annahme einer verinderten
Konfliktdynamik kapitalistischer Gesellschaften. Letzteres ist mehr eine
forschungsleitende These als eine gesicherte empirische Erkenntnis. Ich
vermute, dass der alte industrielle Klassenkonflikt sich mehr und mehr
in einen sozial6kologischen Transformationskonflikt verwandelt. Damit
ist zundchst mal nur gesagt, dass Akteure, egal auf welcher Konfliktachse
sie agieren, ohne Beriicksichtigung der jeweils anderen Achse gesellschaf-
tlich nicht hegemonial, nicht fiihrungsfihig werden kénnen. Agiere ich
an der Okologischen Konfliktachse, komme ich nicht umhin, auch soziale
Nachhaltigkeit in irgendeiner Weise mit ins Visier zu nehmen, gleich
wie ich mich dazu positioniere. Und umgekehrt, agiere ich nur auf der
Klassenachse, bleibe ich gesellschaftlich ohne Ausstrahlung, sofern ich
nicht den 6kologischen Gesellschaftskonflikt mit beachte. Mir ist Kklar,
es gibt andere gewichtige Konfliktlinien auf der Achse von Gender und
Race, die ich damit nicht vom Tisch schieben will. Ich wiirde nur behaup-
ten, dass die Wechselwirkungen zwischen dem Klassen- und dem 6kolo-

gischen Gesellschaftskonflikt aufgrund der finalen Konsequenzen, die



sie beinhalten, alle anderen Konflikte und Krisenherde iiberformen.
Deshalb halte ich wenig von Adam Toozes Begriff der Polykrise oder dem
der multiplen Krise. Wie soll ich vor Betriebsridten oder Aktivisten der
Klimabewegung reden und dabei die Polykrise begriinden, wenn ich damit
COVID, den Ukrainekrieg, das Demokratieversagen, das Gender Pay Gap
und alles Weitere auf einmal thematisieren soll? Das geht nicht. Notig ist
eine Hierarchisierung von Konfliktdynamiken und Krisenursachen, um zu
vermeiden, dass soziologische Deutungen wie politische Entscheidungen
sich stdndig auf das kurzfristig Relevante beziehen. Wir miissen vor
Augen haben: Wenn sich nicht Grundlegendes dndert, dann stehen wir
spatestens 2050 vor einem Scherbenhaufen, weil es nicht gelungen ist, den
Klimawandel einigermafien zu begrenzen, unter Kontrolle zu bringen. Das

soll der Begriff der Zangenkrise signalisieren.

Ja, das sind die drei wichtigsten Perspektiven, also kapitalistische
Landnahmen, die Deutung der Zangenkrise mit dem Wirtschaftswachstum
als dem vermittelnden Glied und der Ubergang zu sozial-dkologischen

Transformationskonflikten.
Denkst du, dass Kapitalismus und Okologie iiberhaupt vereinbar sind?

Also ich neige dazu, diese Frage zur Unzufriedenheit aller zu beantworten.
Ich sage Okosozialisten mit voluntaristischen Revolutionskonzepten, dass
es grofle Handlungsspielriume im Kapitalismus gibt, die es zu nutzen
gilt. Das schon wegen des Zeitdrucks, dem wir ausgesetzt sind, um eine
Nachhaltigkeitsrevolution zu ermdglichen. Umgekehrt sage ich aber auch
den 6kologischen Aufkliarern, dass es eine Illusion ist, zu glauben, es konne
sich fast alles moglichst rasch dndern, obwohl das System, das uns in diese
Metakrise gefiihrt hat, in seinen Grundziigen unveridndert fortbesteht. Ich
wiirde sagen, dass sich gesellschaftlicher Wandel aller Voraussicht nach so
vollziehenwird, wie der Ubergang vom Feudalismus zum Kapitalismus. Also
nicht im Sinne eines bewusst herbeigefiihrten einmaligen Revolutionsakts.
Selbstverstindlich ist der Ausgang eines Formationswandels, der eine

Vielzahl an Wirkmechanismen beinhaltet, offen. Auch beim Ubergang



vom Feudalismus gab es ja verschiedenste Einfliisse: Die politische biir-
gerliche Revolution in Frankreich, die Aufklarung auch in Deutschland,
das Entstehen von kapitalistischen Eigentiimern und Strukturen auf dem
Lande in England, die Herausbildung von Finanzinstitutionen in Belgien,
Holland und so weiter. Das sind ja alles Impulse, die nicht einem grofien
Masterplan gefolgt sind, sondern die relativ unabhingig voneinander inei-
nandergegriffen haben und dann im Endergebnis doch Neues, moderne
kapitalistische Gesellschaften hervorgebracht haben. So stelle ich mir
den Ausgang aus dem Kapitalismus auch vor. Was aber nicht heif3t, dass
wir notwendig auf die Seite des Guten geraten. Thomas Piketty hat in
seinem jlingsten Buch Kurze Geschichte der Gleichheit zu Recht festgestellt,
nichts spreche dagegen, sich den Wandel als einen friedlichen Ubergang
vorzustellen. Historisch wahrscheinlicher sei jedoch, dass Kriege und
Naturkatastrophen diesen Wandel einleiten. Es ist denn auch keineswegs
ausgeschlossen, dass unter dem Druck von Krisen und Katastrophen ein
autoritdrer Staatsinterventionismus weltweit dominant wird. Die zweite
Amtszeit Donald Trumps, aber auch der Vormarsch einer radikalen Rechten
stehen fiir diese Tendenz. Nach meiner Auffassung handelt es sich um die
zeitgenossische Variante eines ,autoritdren Liberalismus®, wie ihn der
Staatstheoretiker Herrmann Heller fiirdie Endphase der Weimarer Republik
beschrieben hat. Sobald von Wirtschaft die Rede sei, verzichte ,der ,auto-
ritdare’ Staat restlos auf seine Autoritiat” und seine Wortfiithrer ,kennen nur
noch die eine Parole: Freiheit der Wirtschaft vom Staate!“ Der ,autoritire
Liberalismus® der Gegenwart reagiert auf die konfliktreiche sozial-6kolo-
gische Transformation, indem er die Wirtschaft von biirokratischen Fesseln
befreien und den Klimaschutz, so er iiberhaupt noch als relevantes Ziel
angestrebt wird, in erster Linie den Marktkréften und dem technischen
Fortschritt iberlassen will. Dem ldsst sich weder mit Bekenntnissen zu den
Grundstrukturen kapitalistischer Marktwirtschaften noch umgekehrt mit

voluntaristischen Revolutionspldadoyers begegnen.



Richtig finde ich noch immer, was Naomi Klein geschrieben hat. Sie hdlt den
Kapitalismus fiir den Hauptverursacher des anthropogenen Klimawandels.
Aber sie wendet sich zugleich gegen eine Fortsetzung dieser fruchtlosen
Debatten um Reform oder Revolution, sondern pliadiert dafiir, dass man
den Kapitalismus auf die Probe stellen miisse — mit Forderungen und
Zielsetzungen, an denen sich dann entscheiden muss, ob die innerhalb
kapitalistischer Verhéltnisse umsetzbar sind oder nicht. Nach meiner
Definition des Kapitalismus und seines Expansionsparadoxons kann es
einen nachhaltigen Kapitalismus letztendlich nicht geben. Wir miissen
aber sehen, dass ein griiner Stakeholder-Kapitalismus, wie er 2020 auf dem
Weltwirtschaftsforum zu Davos auch von grofien Teilen der kapitalistischen
Eliten als Leitbild propagiert wurde, vorerst nicht kommen wird. ,Deals
statt multilateraler Diplomatie, Recht des Starkeren statt Stirke des Rechts,
,Drill Baby, drill* statt griine Energie” bestimmen zunehmend die politischen
Agenden (Matthes, 2025). Diesen Backlash vor Augen, muss darum gerun-
gen werden, dass 6kologische und soziale Nachhaltigkeitsziele iiberhaupt

noch Beachtung finden (Dorre et al. 2025).

Indeinemletzten Buch, Die Utopiedes Sozialismus, verteidigst du dieIdee des
Sozialismus. Welchen Stellenwert haben der Staat und die Institutionen

in diesem Ansatz?

Der Staat ist ein Wechselbalg. Er ist nach wie vor ein Herrschafts-
und Repressionsstaat mit Gewaltmonopol und der Ausiibung von
Zwangsgewalt. Er ist aber zugleich Regulationsstaat und er verfiigt iiber
ein Instrumentarium, um die Okonomie auf spezifische Ziele zu ver-
pflichten, er ist wirtschaftlicher Interventionsstaat. Aus meiner Sicht
ist die Wiederkehr des in die Wirtschaft intervenierenden Staates ein
absolut notwendiger Vorgang. Ich wiirde mich positionieren gegen die
Wohlfahrtsstaatskritik von links, die jetzt in erster Linie die ausgrenzen-
den Mechanismen nationaler Wohlfahrtsstaaten betont. Sie thematisiert zu
Recht die Ungleichheiten in den Geschlechterbeziehungen, den Ausschluss

von Migranten, die Ungleichheiten zwischen dem globalen Norden und



dem globalen Siiden, ich sehe gegenwirtig aber iiberhaupt nicht, wie eine
Nachhaltigkeitsrevolution ohne Kampf um staatliche Macht verwirklicht
werden soll. Dass sie als Projekt sozialer Bewegungen nur von unten zu
realisieren sei, halte ich fiir unmadglich. Vor allem deshalb, weil die schone
Formel vom guten Leben uns zwar alle einfiangt. Wir konnen ja alle zus-
timmen, wenn es um das gute Leben geht. Aber wenn dann konkretisiert
werden soll, worin das gute Leben besteht, ergeben sich grofite Unterschiede.
Deshalb ist es aus meiner Sicht ein untauglicher Versuch, nur von unten,
aus der Zivilgesellschaft heraus, bestimmen zu wollen iiber die Formel, wie
eine nachhaltige Regulation auszusehen hat, ohne verbindliche Regeln, die
der Staat setzen muss. Pierre Bourdieu hat zu Recht darauf hingewiesen,
dass die erste Funktion des Staates, noch bevor er Herrschaftsinstrument
ist, darin besteht, dass er allgemeine Maf3stdbe und Regeln festlegt, an
denen sich unser Alltagsleben orientieren kann. In diesem Sinne ist
die Einflussnahme auf staatliche Entscheidungsprozesse unverzicht-
bar. Es wire vollig unmoglich gewesen, die Corona-Pandemie nur aus der
Zivilgesellschaft jenseits des Staates heraus zu bekdmpfen. Fiir mich ist die
entscheidende Frage: Wie demokratisch ist der Staat der Zukunft? Und wie

konnen ihn die Zivilgesellschaften beeinflussen?

Du verwendest in deiner Arbeit den Begriff ,sozial-okologische

Transformation®. Was genau verstehst du darunter?

Ich nutze ,Transformation” im Sinne von Karl Polanyi. Polanyi hat die grofie
Transformation als einen sdkularen Prozess analysiert, der letztendlich
zum Faschismus in Mitteleuropa gefiihrt hat, zur industriellen Demokratie
in Skandinavien, zum New Deal in den USA. Es ist fiir mich eine Kategorie
ohne normative Aufladung, die zunichst mal nur besagt, dass wir es mit
einem grundlegenden gesellschaftlichen Wandel zu tun haben, der auch
zu vollig neuen Gesellschaftsordnungen fithren konnte. Der Begriff besagt
in erster Linie, dass ein Weiter-so unmdéglich ist. Wenn es um die norma-
tive Ladung des Wandels geht, spreche ich von Nachhaltigkeitsrevolution.

Das ist ein Begriff, den auch der Weltklimarat verwendet. Ich meine, dass



die 17 Nachhaltigkeitsziele der United Nations tatsidchlich eine subversive
Qualitat haben, die iiber das Bestehende und auch iiber die kapitalis-
tische Produktionsweise hinausweist. Wenn man diese Ziele ernst nimmt,
dann sticht das Argument, dass die sozialen Kosten, die eine Umsetzung
erforderte, so hoch sind, dass privatkapitalistische Unternehmen nicht
mehr profitabel sein kdonnten, wiirden ihnen diese Kosten allesamt in
Rechnung gestellt. Deshalb habe ich als Gegenbegriff zu den zerstore-
rischen Expansionszwingen kapitalistischer Landnahmen den eines
nachhaltigen Sozialismus vorgeschlagen, trotz aller Belastungen, die der
Sozialismusbegriff mit sich bringt. Niemand muss dieser Begriffswahl
folgen. Wenn man von Gemeinwohlokonomie spricht, ist es auch nicht
schlecht. Ich finde nur, dass sich solche Vorschlige immer um die
Machtfrage herumdriicken. Ja, natiirlich kann das Neue in Nischen des
alten Systems entstehen. Aber was machen wir mit den gut 1 500 markt-
beherrschenden Konzernen, die Kontrollmacht iiber andere Unternehmen
ausiiben und Umsitze haben, die denen mittlerer Nationalstaaten ents-
prechen? Von deren Produktionsentscheidungen hingt es letztendlich
ab, wie viel emittiert wird, welche Ressourcen verbraucht werden. Da
halte ich nachhaltigen Sozialismus insofern fiir einen innovativen Begriff,
als er die Aufmerksamkeit doch auf die Relevanz der Eigentumsfrage
lenkt, aber in einem anderen Sinne als die Sozialismen, die wiahrend des
Industriezeitalters entstanden sind. Es geht um das Was, Wie und das
Wozu der Produktion. Also im Grunde um Entscheidungsmacht iiber die
Riickbindung von Produktion an die Gebrauchswerteigenschaften von
Giitern. Arbeit ist dann nachhaltig, wenn sie der Produktion von langlebi-
gen, mehrfach nutzbaren Giitern dient, die so produziert werden, dass der
Reichtum,dermitihrer Produktion entsteht, zur Reduktionvon Emissionen,
Ressourcenverbrauch und Energienutzung beitrédgt und deshalb auch kiin-
ftigen Generationen noch zur Verfiigung steht. Das ist meine Definition
von nachhaltiger Arbeit. Nachhaltig zu arbeiten, bedeutet den Ubergang zu

einer Qualitdtsproduktion, die beinhaltet, dass alle sich diese Giiter leisten



konnen, mit der Konsequenz, dass wir weniger konsumieren, auch weniger

herstellen, aber alles zu hoherer Qualitiat und hoherer Lebenszufriedenheit.

Welche Szenarien fiir die Zukunft der Arbeit lassen sich aus dieser

Definition der nachhaltigen Arbeit ableiten?

Ich denke, dass man den Arbeitsbegriff auf die Gesamtheit der
Arbeitsvermodgen beziehen muss. Die Arbeitsvermdgen beschrianken sich
nicht auf die Erwerbsarbeit, zu ihnen gehoren die zweckfreien Tatigkeiten,
die Sorgearbeiten, darunter die kostenlosen Sorgetdtigkeiten, die Arbeit
an der Gesellschaft und der Demokratie, das, was man bei uns biirger-
schaftliches Engagement nennt, und die Koordinationsarbeiten, die nétig
sind, um die verschiedenen Arbeitsvermodgen in eine Balance zu bringen.
Zur Vision nachhaltiger Arbeit gehort, dass die Zeit fiir Erwerbsarbeit im
gesellschaftlichen Durchschnitt verkiirzt werden muss. Weniger im Sinne
einer linearen Verringerung der Wochenarbeitszeit, sondern verbunden
mit individuellen Optionen. Vor die Wahl gestellt, ob mehr Geld oder mehr
Freizeit, entscheiden sich in Deutschland grofie Teile der Beschéftigten bei
der Bahn und in der Metall- und Elektroindustrie fiir mehr Freizeit. Wir
sind offenbar an einem Punkt, an dem der Zeitwohlstand, die individuelle
Zeitsouverinitit, zu einem grofien Bediirfnis geworden ist. Allerdings wird
das nicht dazu fithren, dass wir weniger arbeiten. Wir werden aber Zeit
gewinnen fiir die Nutzung der anderen Arbeitsvermoégen, zum Beispiel
fir die Arbeit an der Gesellschaft und der Demokratie. Die objektiven
Voraussetzungen fiir nachhaltiges Arbeiten waren noch nie so gut. Es fehlt
aber noch am politischen Willen und an gesellschaftlichen Akteuren, die
die Weichen so stellen, dass eine nachhaltige Transformation von Arbeit

tatsdchlich gelingt.

Was sind deiner Meinung nach die dringenden Fragen, die die

Sozialwissenschaften heute aufgreifen sollen?

Ich habe beim Bundesarbeitsministerium zu dieser Frage argumentiert und
dann auch in einer Anhdérung der Parlamentsfraktion der Griinen, dass

wir ganz dringend eine langfristig ausgelegte Transformationsforschung



bendtigen, die den Umbau der Arbeitswelt zu einem zentralen Punkt
macht. Ich denke, sinnvoll sind - gerne auch transnational angelegte —
Forschungsprogramme, die verschiedene Dimensionen der Arbeitswelt
vergleichend, kritisch und langerfristig untersuchen. Ich denke an eine
Grundlagenforschung mit Anwendungsbezug, also dem Versuch, Wissen
hin zur Praxisseite zu vermitteln und umzusetzen. In den Blick genom-
men werden sollten die Transformationen in den Branchen, die jetzt im
Zentrum des Wandels stehen, also Autoverkehr, die Carbon-Industrien wie
Chemie und Pharma, der Agrarbereich, aber auch der Finanzsektor, der
Energiebereich und der Gebdudesektor. Ich kdnnte mir das so vorstellen,
dass zu Beginn der Forschung Transformationsziele diskutiert werden,
die von den sehr weitreichenden bis zu den naheliegenden gehen kénnen
und die durchaus kontrovers zu diskutieren sind. Ausgehend von solchen
Zukunftsvorstellungenkannmandannschauen,wiedieUmsetzungsschritte
aussehen, woran sie scheitern oder warum sie gelingen. Und das in einer
permanenten Feedbacksituation, also einem stetigen Austausch zwischen
Praktikern und Forschenden, das wire eigentlich das, was wir benétigen.
Wenn ich das sage, nicken immer alle. Bei den politischen Entscheidern

aber passiert wenig. Das finde ich fatal.

Wiesiehstdudie Rolle von Frankreich und Deutschland in der Férderung

einer sozial6kologischen Transformation in Europa?

Wenn sich Europa nicht auf demokratische Weise zusammenfindet, dann
wird es von einem aktiv globalisierenden Gebilde zu einem Staatenverbund,
derglobaleEinfliissevorallemerleidet.Inderanhaltenden Neukonfiguration
der internationalen Ordnung droht Europa auf der Strecke zu bleiben. In
aktuellen Auseinandersetzungen wie dem Ukraine-Krieg, den militdrischen
Auseinandersetzung um Gaza oder der gewaltsamen Konfrontation
zwischen Israel und dem Iran hat die EU grofite Schwierigkeiten, sich iibe-
rhauptnoch Gehorzuverschaffen. Dagegenhilfteigentlichnureines: Europa
miisste zu einer Friedensmacht werden, zum Vorreiter sozialer und 6kolo-

gischer Nachhaltigkeit. Die EUhétteein eigenstiandiges Entwicklungsmodell



zu kreieren, das in der Lage wire, nicht auf der Ebene militdrischer Macht,
sondern im Sinne sozialer Kohédsion und &kologischer Nachhaltigkeit
global einen attraktiven Entwicklungsweg zu ermdoglichen. Und das in
neuen Austauschbeziehungen mit den Staaten des globalen Siidens. Wir
brauchen eine Fortsetzung des europdischen Integrationsprozesses auf
der Basis 6kologischer und sozialer Nachhaltigkeitsziele. Wenn es nicht
anders geht, dann mit einer Vorreiterrolle williger Staaten, am besten in
einer deutsch-franzosischen Allianz. Eine solche Allianz wére aber unter
Nachhaltigkeitsgesichtspunkten nur attraktiv, wenn es zu neuen fairen
Austauschbeziehungen mit Staaten des globalen Siidens kommt. Sofern
man das will, ist die erste Frage, was hat die Region, was hat das Land, das
beispielsweise Lithium, seltene Erden, Kobalt, griinen Wasserstoff oder
andere knappe Ressourcen exportiert, von diesen Wirtschaftsaktivititen?
Anstelle einer Neuauflage des alten Kolonialismus, die den globalen Siiden
zu ungleichem Tausch verdammt und in einer peripheren Position hilt,
bendtigen wir eine New International Economic Order 2.0. Die EU konnte ein
Schrittmacher sein; doch gegenwirtig passiert in Deutschland, Frankreich

und der gesamten EU eher das Gegenteil.

Du forschst iiber die Beziehung zwischen Kapitalismus und Okologie
und gleichzeitig entwickelst du normative Vorschlige fiir neue
Gesellschaftsmodelle, die aus der Aporie zwischen Kapitalismus und
Okologie herausfiihren sollen. Wie verbinden sich diese beiden Facetten

deiner Arbeit?

Das ist ein ganz schwieriger Balanceakt. Ich muss mir hiufig die
Wissenschaftlichkeit immer wieder neu abringen, und umgekehrt aber
auch mich gelegentlich hinterfragen, ob das, was ich mache, nicht mitunter
zu akademisch ist und der Welt der handelnden Akteure zu weit entriickt.
Das erste Problem ist aber das gravierendere. Also wie gehe ich damit um?
Man geht nie vollig wertfrei in die Forschung, man muss seine theore-
tischen Ansitze, seine Konzeptionen, Positionen und Methoden offenle-

gen. Das ist die erste Voraussetzung. Wenn man das so betreibt, st6f3t man



aber auf ein Problem, das Luc Boltanski sehr klar auf den Punkt gebracht
hat. Er sagt, empirische Forschung muss neutral und ergebnisoffen sein.
Sie kann aber nur in gesellschaftlichen Teilfeldern stattfinden und nie das
gesellschaftliche Ganze umfassen. Gleich wie man jetzt Gesellschaft defi-
niert, ob alsinsoziale Felder ausdifferenziert, in Teilsysteme gegliedert oder
wie auch immer - es ist ndtig, empirische Forschung in gesellschaftlichen
Teilbereicheniiber Theoriearbeitin ein grofleres Ganzes einzubetten,umdie
Ergebnisse bewerten zu konnen. Zwischen beiden Anforderungen existiert
ein Spannungsfeld, in welchem die Bedingungen von Wissenschaftlichkeit
immer neu ausgelotet werden miissen. So wiirde ich meine eigene Position
beschreiben. Dem entspricht das Konzept einer ,6ffentlichen Soziologie®
wie sie zuerst Michael Burawoy vorgeschlagen hat. Ich wehre mich aller-
dings dagegen, Gesellschaftskritik von der Analyse abzuldsen und sie
so zu betreiben, als sei Kritik an sich schon eine Leistung. Das glaube ich
nicht. Wenn ich irgendwas am Marxschen Ansatz der Gesellschaftskritik
gut finde, dann dessen Grundverstindnis, demzufolge sich Kritik aus
dem wachsenden Verstidndnis des Gegenstands speist und deshalb in der
Lage ist, die tatsdchlichen Widerspriiche, Krisen und Dynamiken von
Gesellschaft aufzudecken. Das finde ich einen akzeptablen Ansatz. Aber
die Kritik zu betreiben, um einfach kritisch zu sein, das ist eine Methodik,
die mir zunehmend missfillt, auch wenn sie in Teilen der Soziologie noch
immer sehr populir ist. Noch weitaus problematischer finde ich indes den
Trend zu einer neuen Bescheidenheit in der Soziologie. Statt grofier Ziele
seien nunmehr Anpassung, Resilienz und ein Arrangement mit unver-
meidlichen Verlusten gefragt. In ausdifferenzierten Gesellschaften seien
trotz grofiter Herausforderungen nur kleine Schritte mdoglich, lautet
der Tenor einschliagiger Studien (vgl. z. B. Nassehi 2024). Ich halte diese
,soziologische Zeitenwende“ (Blithdorn 2024) fiir fatal. Eine kritische
Transformationsforschung, die als 6ffentliche Soziologie betrieben wird,
muss sich diesem fatalistischen Anpassungsdruck widersetzen und deut-

lich machen, dass eine andere, eine bessere Welt noch immer méglich ist.



ANMERKUNGEN

Beck Ulrich, Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne, Frankfurt am Main,
Suhrkamp, 1986.

BLUHDORN Ingolfur, ,Soziologische Zeitenwende®, Vorgdnge. Zeitschrift fiir Biirgerrechte
und Gesellschaftspolitik, Vol. 63(1/2), Nr 245/246, 2024, S. 101-116.

BoLTANSKI Luc, Soziologie und Sozialkritik. Frankfurter Adorno-Vorlesungen 2008, Berlin,
Suhrkamp, 2010.

BOURDIEU Pierre, Uber den Staat. Vorlesungen am Collége de France, 1989-1992 [2012], Horst
Brithmann, Petra Willim (Ubers.), Berlin, Suhrkamp, 2014.

BURAWOY Michael, Public Sociology. Offentliche Soziologie gegen Marktfundamentalismus und
globale Ungleichheit, Weinheim/Basel, Beltz Juventa, 2015.

DORRE Klaus, Risikokapitalismus. Zur Kritik von Ulrich Becks ,Weg in eine andere Moderne*,
Marburg, Verlag Arbeiterbewegung und Gesellschaftswissenschaft, 1988.

14

DORREKlaus, ,Landnahme, das Wachstumsdilemma und die ,Achsen der Ungleichheit*”
Berliner Journal fiir Soziologie, Vol. 22(1), 2012, S. 101-128.

DORRE Klaus, Die Utopie des Sozialismus. Kompass fiir eine Nachhaltigkeitsrevolution, Berlin,
Matthes & Seitz, 2021.

DORRE Klaus et al. (Hg.), Umkdmpfte Transformation. Konflikte um den digitalen und ékolo-
gischen Wandel, Frankfurt am Main, Campus, 2025.

HELLER Hermann, ,Autoritirer Liberalismus?*, Gesammelte Schriften I1. Recht, Staat, Macht
[1933], Tubingen, Mohr Siebeck, 1992, S. 643-653.

KLEIN Naomi, Warum nur ein Green New Deal unseren Planeten retten kann, Hamburg,
Hoffmann und Campe, 2019.

MATTHES Sebastian, ,Keine Fragen mehr an Olaf Scholz - Elf Lehren aus Davos®
Handelsblatt, 24.01.2025, https:/www.handelsblatt.com/meinung/kommentare/
world-economic-forum-keine-fragen-mehr-an-olaf-scholz-elf-lehren-aus-
davos/100102796.html.

NASSEHI Armin, Kritik der grofien Geste. Anders iiber gesellschaftliche Transformation nachden-
ken, Miinchen, C.H. Beck, 2024.

PIKETTY Thomas, Eine kurze Geschichte der Gleichheit [2021], Stefan Lorenzer (Ubers.),
Miinchen, C.H. Beck, 2022.

PorLaNvY1 Karl, The Great Transformation. Politische und Okonomische Urspriinge von
Gesellschaften und Wirtschaftssystemen [194 4], Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1978.

TjADEN Karl Hermann, ,Nachhaltigkeit und Gewaltsamkeit. Historische und theoretische
Bemerkungen®, spw — Zeitschrift fiir sozialistische Politik und Wirtschaft, Vol.126, 2002, S.13-17.

Tooze Adam, “Chartbook #130 Defining polycrisis — from crisis pictures to the crisis
matrix”, 2022, https://adamtooze.substack.com/p/chartbook-130-defining-polycrisis.


https://www.handelsblatt.com/meinung/kommentare/world-economic-forum-keine-fragen-mehr-an-olaf-scholz-elf-lehren-aus-davos/100102796.html
https://www.handelsblatt.com/meinung/kommentare/world-economic-forum-keine-fragen-mehr-an-olaf-scholz-elf-lehren-aus-davos/100102796.html
https://www.handelsblatt.com/meinung/kommentare/world-economic-forum-keine-fragen-mehr-an-olaf-scholz-elf-lehren-aus-davos/100102796.html
https://adamtooze.substack.com/p/chartbook-130-defining-polycrisis

