
URL / DOI https://doi.org/10.57086/apropos.296

Licence https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Eine ökologische Rechtfertigung? 
Konflikte in der Naturpolitik

Une justification écologique ? Conflits dans l’aménagement 
de la nature

Claudette Lafaye

Laurent Thévenot

André Hansen (übersetzung)
Von dem Französischem übersetzt aus: Lafaye Claudette, Thévenot Laurent, „Une justification 
écologique ? Conflits dans l’aménagement de la nature“, Revue française de sociologie, 1993, 
Nr. 34-4, S. 495-524, https://www.persee.fr/doc/rfsoc_0035-2969_1993_num_34_4_4283. Der 
erste Teil des Artikels wurde nicht übersetzt. 

Wir haben den Permafrost, die Pelztiere, die 
Manitounuk-Straße, die regionalen Torfmoore, 
den arktischen Saibling, den Karibu, den Beluga, 
die Laichgründe, die Eiderente, die Tundra, das 
Salzwasser, die Flechten und die Menschen 
untersucht.

Bislang hat kein Wasserkraftprojekt so viel 
Umweltwissen miteinbezogen.1

1.  „Grande Baleine: endiguer la méfiance“, Québec science (Oktober  1991), zitiert nach Rémi 
Barbier (La Cité de l’écologie, Abschlussarbeit für das DEA in Soziologie an der EHESS, 1992). Eine 
erste Fassung dieser Arbeit wurde einer Gruppe unter dem Vorsitz von Marc Augé im Rahmen 
der Vorbereitung des XI. Fünfjahresplans zur Beratung vorgelegt (EHESS, 1992). Dankbar sind 



Berufung auf die Natur

In den Beziehungen zwischen Menschen werden immer häufiger die 
natürlichen Sachen, die Sache der Natur, ins Spiel gebracht. Was folgt aus 
der Beschwörung dieser natürlichen Wesen für den Austausch menschli-
cher Wesen in einer Gesellschaft? Handelt es sich lediglich um eine neue 
Verkleidung längst bestehender Interessen? Verteidigen die Jäger lediglich 
ihr Jagdrevier unter dem Deckmantel der „Erhaltung des ökologischen 
Gleichgewichts“; wenn die Angler lautstark behaupten, „dass ein Recht auf  
Umwelt zu den Menschenrechten gehört“, sichern sie sich dann lediglich 
den Fortbestand ihres Zeitvertreibs? Die Interessen noch größerer sozialer 
Gruppen oder gar institutioneller Akteure werden zu erkennen sein, soweit 
natürliche Ressourcen im Rahmen von Verteilungskämpfen ausgebeu-
tet werden. Die Sozialwissenschaften neigen umso mehr zu einer solchen 
Interpretation, als sie allen auf  Naturphänomene zurückgreifenden 
Erklärungen misstrauen. Ihnen geht es um eine Untersuchung der sozialen 
Naturalisierungsprozesse, möglichst ohne sprachlich auf  eine mythische 
Umwelt zu referieren.

So stichhaltig die Interpretation der Berufung auf  die Natur als ein strate-
gisches Vorgehen auch klingen mag, so berücksichtigt sie nicht, dass es mit 
dem Rückgriff auf  das Natürliche auch möglich ist, vom Besonderen zum 
Allgemeinen überzugehen. Die Soziologie der sozialen Bewegungen hat die 
Möglichkeit erkannt, eine kollektive Bewegung auf  kritischen, naturbezoge-
nen Positionen aufzubauen, und in diesem Zusammenhang wurden auch 
Analysen zur politischen Mobilisierung rund um die Ökologie entwickelt. 
Welche Form(en) nimmt aber das so gebildete Kollektiv genau an? Sind es 
dieselben, die auch durch eine Solidarität rund um soziale Rechte geschaf-
fen werden? Wie können gemeinsame Projekte über Einzelinteressen 
hinaus kollektiven Akteuren Gestalt verleihen?

wir vor allem den Untersuchungen von Rémi Barbier („Une cité de l’écologie ?“, Paris, CSI, 1992), 
Elizabeth Joly-Sibuet und Pierre Lascoumes („Conflits d’environnement et intérêts protégés 
par les associations de défense“, G/XPP-CNRS, 1988; Pierre Lascoumes, „Les associations de 
défense de l’environnement, pivots essentiels de la politique publique“, L’Ecopouvoir, ders., Paris, 
La Découverte, 1994).



Um diese Fragen zu klären, muss im Detail untersucht werden, wie 
die Bezugnahme auf  die Umwelt den Übergang vom Persönlichen zum 
Gemeinsamen, vom Besonderen zum Allgemeinen ermöglicht. Dazu haben 
wir uns auf  die Konflikte gestützt, die durch Naturpolitik hervorgerufen 
werden, und dabei die gegensätzlichen Argumente berücksichtigt. Wir 
ordnen diese sehr unterschiedlichen Argumentationen, indem wir nachei-
nander drei Möglichkeiten in Betracht ziehen, die mehr oder weniger mit 
bereits erprobten Figuren des Kollektiven vereinbar sind. Wir präsentie-
ren sie in der Reihenfolge der mit ihnen verbundenen Umgestaltungen von 
Argumentationsrahmen, die sich auf  ein Gemeinwohl beziehen und daher 
politische Rhetorik darstellen. Zunächst betrachten wir die Möglichkeit, 
dass die Natur nach unterschiedlichen Ordnungen bereits erprobter legi-
timer Rechtfertigungen modelliert wird. Dies beweist die Prägnanz dieser 
Ordnungen ebenso wie ihre dynamische Öffnung, wobei die Aufnahme 
neuer Ressourcen auf  Kosten einer Qualifizierung der Umwelt in herköm-
mlichen Begriffen des Gemeinwohls erfolgt.2 Einige Argumentationen, 
einige Beweis- und Prüfungsarten deuten jedoch darauf  hin, dass auch eine 
andere Möglichkeit eine Rolle spielt. Die Aufwertung der Natur zielt fol-
glich auf  die Schaffung einer neuen Größenordnung, einer ökologischen 
Größe, die den gleichen Maßstäben unterliegt wie die bisherigen. Die 
Bedeutung dieser Formen der Berufung auf  die Natur wird durch eine dritte 
Möglichkeit noch verschärft, nämlich durch eine radikale Infragestellung 
der politischen und moralischen Grammatik, die den verschiedenen zuvor 
untersuchten Rechtfertigungsmustern gemein ist.
[…]

Die Natur in der Polis3

2.  Luc Boltanski, Laurent Thévenot, Über die Rechtfertigung. Eine Soziologie der kritischen Urteilskraft 
[1991], Andreas Pfeuffer (Übers.), Hamburg, Hamburger Edition, 2007.
3.  Anm. d. Übers.: Mit dem Begriff „Polis“ übersetzt Michael Tillmann den auf  Boltanski 
zurückgehenden Begriff „cité“ (vgl. Luc Boltanski, Ève Chiapello, Der neue Geist des Kapitalismus, 
Michael Tillmann (Übers.), Konstanz, UVK Verlagsges., 2013, S. 61). Andreas Pfeuffer übersetzt 

„cité“ hingegen als „Rechtfertigungsordnung“ (vgl. Luc Boltanski, Laurent Thévenot, op. cit. , S. 120 
(Fußnote)). In diesem Text wird die eher projektbezogene „cité“ mit „Polis“ und die allgemeinere 

„ordre de justification“ mit „Rechtfertigungsordnung“ übersetzt.



Die Organisation einer Polis kann Umweltbedenken heute nicht mehr 
ignorieren. Immer tiefer dringt die ökologische Argumentation ein: vom 
Anwohner, der durch ein Entwicklungsprojekt geschädigt wurde, über die 
zahlreichen Verbandsforderungen, Politikerreden oder Wortmeldungen 
von Wissenschaftlern bis zum Erdgipfel von Rio 1992. Wie diese Aufzählung 
bereits zeigt, kann sie die besonders lokalen Elemente – ein Privatgrundstück, 
einen Platz, ein Tal, einen Ort – und auch die allgemeinsten Entitäten – etwa 
den Planeten, die Ozonschicht oder die Biosphäre  – umfassen: So defi-
niert man die Erde als „eine Biosphäre von Ökosystemen, eine besondere 
Gesamtheit besonderer Orte, deren Besonderheit für sie unverzichtbar 
ist“.4 Die Fähigkeit, Besonderes mit Allgemeinen in Beziehung zu bringen, 
ist charakteristisch für jene Instrumente legitimer Rechtfertigung, die sich 
politische Gemeinschaften erschaffen haben.

Vom Schutz des Privateigentums zur Sorge um den Planeten

Zunächst soll es um die Fähigkeit der ökologischen Argumentation gehen, 
radikale Maßstabsveränderungen vorzunehmen, wonach die Einwirkung 
auf  eine unmittelbare Umwelt Kettenreaktionen auslösen kann, bis hin zur 
Gefährdung des gesamten Planeten.

Privatwohl

Die unmittelbare Umgebung eines Grundstücks, eines Anwesens oder 
des zum Vorstadthäuschens gehörenden Gartens kann bereits den Status 
einer schützenswerten Umwelt haben. Die Eigentümer bedienen sich des 
Umweltthemas, um ihr Eigentum zu schützen. So schließen sich einige 
von ihnen gegen ein vom Rathaus initiiertes Entwicklungsprojekt in einer 
Pariser Vorortgemeinde zusammen. Ihre Briefe an den Bürgermeister 
beschreiben den Schaden für jeden Einzelnen im Detail: Der eine wird 
in seiner vegetarischen Lebensweise beeinträchtigt, der andere in seiner 
Leidenschaft für die Botanik, der letzte in seinen Ruhestandsplänen. Der 
Zweck des kurz nach dieser Briefaktion gegründeten Vereins hebt neben 
der Interessenwahrung der betroffenen Eigentümer auf  „den Schutz 

4.  Augustin Berque, Médiance. De milieux en paysages, Montpellier, Reclus, 1990.



der Umwelt, des Kulturerbes und der Lebensqualität der Bewohner“ ab.5  
In diesem Sinne beschränken sich Umwelt, natürliches oder kulturelles 
Erbe und Lebensqualität tendenziell auf  den Schutz von Privateigentum. 
Gleiches gilt für den Umweltverband, der die Anwohner der Deponie von 
Montchanin zusammenbringt. Diese kämpfen gegen den Wertverlust 
ihrer Grundstücke aufgrund der starken Belästigung durch die Lagerung 
chemischer Abfälle.6 In diesen beiden Beispielen beschränkt sich das zu 
schützende Gemeinwohl auf  die Summe des Privatwohls Einzelner, auch 
wenn die häufig vorgebrachten Begriffe Umwelt, Erbe oder Lebensqualität 
mögliche Übergänge zu allgemeineren Anliegen darstellen, die jedoch noch 
wenig ausgearbeitet sind.

Solche Vereine werden häufig mit dem Begriff des NIMBY-Syndroms (not in 
my backyard) kritisiert. Angeprangert werden angeblich hinter einer Besorgnis 
um die Umwelt stehende egoistische Forderungen. Den Vereinen wird 
abgestritten, dass sie einen allgemeineren Standpunkt einnehmen könnten 
als bloß den Schutz ihres Eigentums. Besonders Verwaltung, Raumplaner, 
Abgeordnete7 oder andere Vereine äußern diese Kritik. So verweigert ein 
älterer Denkmalschutzverein dem neuen Verein, der die Interessen der von 
einem Bauprojekt in den Pariser Vororten betroffenen Eigentümer wahren 
will, die Unterstützung, weil dieser nur egoistische Eigentümerinteressen 
vertrete und sich ausschließlich aus diesem Grund engagiere.8

Gemeinwohl einer kleinen Gruppe

Bei den Protesten gegen das geplante Autobahnprojekt entlang des Isle-Tals 
in Libourne war im Frühjahr 1990 auf  Schildern zu lesen: „Finger weg von 
meiner Umwelt.“ Der Vorsitzende eines der Vereine, die gegen das Vorhaben 
protestierten, führte insbesondere die Bedrohung für die Lebensqualität 
vor Ort, für die Ruhe und für „unsere Steinpilze und Champignons“ an.9 Die 

5.  Rémi Barbier, La  Cité de l’écologie, Abschlussarbeit für das DEA in Soziologie an der  EHESS, 
1992, S. 61.
6.  Pierre Lascoumes, op. cit. , S. 190.
7.  Ebd., S. 192.
8.  Rémi Barbier, op. cit. , S. 63.
9.  Agnès Camus, Claudette Lafaye, „Projet autoroutier et préoccupation en matière d’environ-
nement“, Forschungsberich Umweltministerium, Paris, GSPM, 1992, S. 12.



Umwelt, um die es hier geht, bezieht sich nicht mehr wie im vorherigen Fall 
auf  den Schutz von Privateigentum oder Privatwohl, sondern auf  eine Art 
lokales Gemeinwohl einer kleinen Gemeinschaft, die jedoch noch längst 
keine planetarischen Ausmaße annimmt. Dieses Gemeinwohl schließt 
Außenstehende zwar ein, aber nur nahe Außenstehende. Der geringe Grad 
der Explizitheit setzt begrenzte Anhaltspunkte voraus, etwa die Ausübung 
einer gemeinsamen Praxis. Diese erfordert kein Gemeinwohl, das über das 
Kollektivwohl der Gruppe hinausgeht.

Ausweitung des Gemeinwohls

Die Ausweitung auf  ökologische Welten, die größer sind als das bloße 
Privatwohl oder das bloße Gemeinwohl einer kleinen Gruppe, kommt 
anhand der Kämpfe zum Schutz eines bestimmten Orts oder Milieus 
zum Tragen. So dient die Befestigung einer Düne dem Erhalt der Küste10 
und die Beseitigung von Deponien dem Schutz des Bodens, „einer leben-
digen und dynamischen Umwelt“, die „ein grundlegendes Element der 
Biosphäre“ ist.11 Im Elsass hat ein Verein zum Schutz der durch den Verlauf  
einer Hochspannungsleitung bedrohten Landschaft Goeftberg seine 
Aktivitäten ausgeweitet und sich an der Vorbereitung eines Biotoperlasses 
beteiligt.12 Am Beispiel der durch zunehmenden Flugverkehr verursachten 
Luftverschmutzung ist diese Ausweitung deutlich sichtbar, denn sie wirkt 
sich auf  drei Ebenen aus: bei Reisenden und Anwohnern eines Flughafens, 
bei der Gefährdung durch atmosphärischen Smog in der Region und bei 
der globalen Verschmutzung der Atmosphäre, die für Treibhauseffekt und 
Zerstörung der Ozonschicht verantwortlich ist.13

Der Übergang vom Lokalen zum Allgemeinen zeigt sich klar in den 
Forderungen von Umweltverbänden, die Globalisierung als Argument 
nutzen –  vor allem, um den von der Verwaltung vorgegebenen 

10.  Claudette Lafaye, „L’aménagement d’un site du littoral atlantique“, Paris, GSPM, 1992.
11.  Jean-Luc Mathieu, La  Défense de l’environnement en France, Paris, Presses universitaires de 
France, 1992, S. 59.
12.  Pierre Lascoumes, op. cit. , S. 199.
13.  Claude Lamure, Michel Vallet, „Transports aériens et environnement“, Aménagement et nature, 
Nr. 100, 1990.



Verhandlungsrahmen für ein großes Entwicklungsprojekt in Frage zu 
stellen. In diesem Fall geht es weniger darum, die Kaskadeneffekte eines 
Eingriffs an einem Ort oder in einem bestimmten Milieu hervorzuheben, 
als einen konsequenten Standpunkt einzunehmen, um die Umweltschäden 
zu begrenzen. Oft steht die Verwaltung in der Kritik, Infrastrukturprojekte, 
die sie einer Konsultation oder öffentlichen Befragung unterzieht, in 
mehrere Teilvorhaben aufzuteilen und damit die Äußerung eines glo-
balen Standpunkts zu unterbinden. So haben Vereine gegen den Bau 
des Somport-Tunnels zwischen Frankreich und Spanien die öffent-
lichen Anhörungsverfahren gerichtlich angefochten, weil das Projekt per 

„Salamitaktik“ Kilometer für Kilometer ohne globale Milieustudie in einem 
Gebiet nahe eines Regionalparks durchgeführt werden sollte.14 Ebenso 
setzt sich die Umweltorganisation CARDE (Coordination associative régionale 
de défense de l’environnement) aktiv dafür ein, dass die Trasse des TGV Sud-Est 
nicht Abschnitt für Abschnitt in einer schrittweisen Verhandlung mit den 
Winzern oder Gemüsebauern behandelt wird, sondern im Gegenteil global 
gedacht wird und Gegenstand einer einzigen öffentlichen Befragung ist.

Diese Ausweitung geht mit einer Ausweitung des Vereinswesens einher. 
Vereine von Eigentümern, Nutzern oder Anwohnern schließen sich in 
Koordinationsgruppen oder Vermittlungsausschüssen zusammen, die die 
Entwicklung einer allgemeineren Argumentation fördern und Akteure oder 
Entitäten einbeziehen, die über die Grenzen der Nachbarschaft hinausge-
hen. Das zeigt sich etwa bei der CARDE, die eine globale Sicht auf  die Trasse 
des TGV Sud-Est vertritt, und zwar im Gegensatz zu den Gruppierungen 
von Eigentümern oder Anwohnern, aus denen sie teilweise besteht. Diese 
Verallgemeinerung kann aber auch zu Misserfolgen führen, wie im Fall 
einer Änderung der Trasse in letzter Minute: Sie wird nun in der Nähe des 
Kernkraftwerks Tricastin verlaufen, um eine Weinregion und den Wahlkreis 
eines Abgeordneten zu verschonen.

Verallgemeinerte Folgen für die Zukunft

14.  Pierre Lascoumes, op. cit.



Die ökologische Argumentation trägt auch dazu bei, das ganz unmittel-
bare Handeln mit der längerfristigen Zukunft des gesamten Planeten 
zu verbinden. Die Maßstabsänderungen, die mit dem Schema der allge-
meinen Folgen vorgenommen werden, sind daher nicht nur räumlicher, 
sondern auch zeitlicher Natur: Jede Aktion betrifft die Zukunft, sowohl 
unsere eigene als auch die der kommenden Generationen. Die ökolo-
gische Argumentation ermöglicht somit ein ständiges Wechseln zwischen 
Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft.

So beruht die Kritik an der stetig wachsenden Entwicklung von 
Kraftfahrzeugen und ihrer Förderung durch den Autobahnbau auf der 
Zunahme der Kohlendioxidemissionen. Diese sind für den Treibhauseffekt 
verantwortlich, der das Klima verändern wird. Aber die Lösungen, die zur 
Reduzierung beitragen, können auf lange Sicht ebenso unvorhersehbare 
Folgen haben, wenn sie etwa im Ausbau der Kernenergie bestehen. Dies stellt 
die Interministerielle Arbeitsgruppe zum Treibhauseffekt in ihrem Bericht 
von November 1990 fest. Das Beispiel der radioaktiven Abfälle veranschaulicht 
recht klar, wie die ökologische Argumentation auf  extrem lange Zeiträume 
bezogen werden kann. Einige radioaktive Abfälle mit geringer und mittle-
rer Aktivität werden in Anlagen gelagert, deren Sicherheit 300  Jahre lang 
gewährleistet ist; für hochradioaktive Abfälle „hat kein Land das Problem 
der Endlagerung gelöst, da niemand wissen kann, was aus solchen Abfällen 
in den kommenden Jahrtausenden werden wird, noch kann auf mögliche 
Erfindungen gesetzt werden, die die Schädlichkeitsdauer womöglich verkü-
rzen […] Nie zuvor in der Geschichte haben die Menschen zugunsten ihres 
unmittelbaren Komforts zukünftigen Generationen derartige Bedrohungen 
auferlegt“15. Die hohe Ungewissheit hinsichtlich des Wissensstands verstärkt 
den Einsatz dieses Argumentationsschemas. Ein Beispiel ist das Verbot 
des Lagerns radioaktiver Abfälle im Ozean: Das kürzlich von 13 Ländern 
unterzeichnete internationale Übereinkommen sieht vor, dass dieses 
Verbot in 15 Jahren aufgehoben werden könnte, sollte der Wissenschaft der 

15.  Jean-Luc Mathieu, op. cit. , S. 91–92.



Nachweis gelungen sein, dass das Versenken der Abfälle im Ozean eine bes-
sere ökologische Lösung darstellt als die Lagerung an Land.16

Am aktivsten pflegen wissenschaftlich-technische Informationsverbände 
das Argumentationsmuster der allgemeinen Folgen. Unabhängig von 
ihrem lokalen, regionalen oder nationalen Tätigkeitsgebiet stellen sie 
Verbindungen und Vermittlungen zwischen dem punktuellen, lokalen 
Handeln und seinen globalen Effekten sowie zwischen dem aktuellen Tun 
und seinen langfristigen Auswirkungen her. Die auf  Atomkraftfragen 
ausgerichteten Verbände gehören zu den besonders aktiven Vertretern 
dieses Denkens in Konsequenzen: Ein einfacher Reaktorfehler kann 
einen Teil des Planeten gefährden, und der eingelagerte Abfall bedroht 
zukünftige Generationen.

Das ökologische Argument nach dem Modell 
herkömmlicher Formen des Gemeinwohls

Kann die ökologische Argumentation, die zwischen dem Besonderen und 
dem Allgemeinen zu wechseln vermag, ein neues Prinzip der Rechtfertigung 
und Bewertung stützen? Bevor wir bestimmen, was als Grundlage für eine 
ökologische Polis dienen könnte, sollten wir uns fragen, welches Verhältnis 
die umweltbezogenen Argumente zu anderen Bewertungsmethoden 
einer Aktion haben, die einen bereits bestehenden Begründungsrahmen 
bieten. Fügt sich die ökologische Argumentation nicht tendenziell in vielen 
konkreten Situationen in sie ein oder geht gar in ihnen auf? Die Konflikte 
und Streitigkeiten, die mit den meisten Entwicklungs-, Infrastruktur- oder 
Stadtplanungsprojekten einhergehen, werden uns bei der Erörterung 
dieser Frage begleiten.

Respekt eines häuslichen Erbes und der Lebensqualität

Allen großen Entwicklungs- und Infrastrukturprojekten ist gemein, dass 
sie zu einem bestimmten Zeitpunkt während ihrer Planung und Umsetzung 
auf  Widerstand wegen des Respekts vor dem Ort, der Verbundenheit mit 

16.  Libération vom 23. September 1992.



dem Gebiet und der Achtung für die Vergangenheit stoßen. Der Rückgriff 
auf  diese Art von Argumenten, die meist dafür kritisiert werden, dass 
sie Stillstand oder Unzeitgemäßheit vertreten, belegt die Aktualität 
eines Rechtfertigungsprinzips, das auf  dem Respekt der Tradition und 
der Größe eines häuslichen Vertrauensverhältnisses beruht. Doch statt 
sich diesem Rechtfertigungsrahmen zu widersetzen, finden etliche 
Umweltschutzargumente darin eine geeignete Matrix und gehen in ihm auf. 
Die folgenden Beispiele zeigen, welche Formen die Integration ökologischer 
Argumente in das Repertoire der häuslichen Rechtfertigung annimmt.

Der Vorsitzende eines Umweltverbands, der sich dem Bau einer Autobahn 
widersetzt, verbindet die Lebensqualität mit dem Respekt der Gewohnheiten 
der Gemeindebewohner und definiert die Umwelt auch als ein „grünes“, 

„betonfreies“ und „gepflegtes“ Dorf. Lebensqualität findet hier außerhalb der 
Zwänge des Fortschritts und der Urbanisierung ihren Sinn.17 Diese gesamte 
Konzeption, die auf  die Verankerung in einem kleinen Gebiet –  einem 
Terroir – ausgerichtet ist, spiegelt eine Reihe von Überlegungen wider, die 
die Ökologie in den Mittelpunkt ihrer Anliegen stellen. Rémi Barbier lie-
fert hierzu eine erhellende Synthese.18 Den einbezogenen Autoren – Gorz, 
Illich und Simmonet  – ist gemein, dass sie von einer Kritik der indus-
triellen Entwicklungsweise ausgehen und sie durch eine ökologische Welt 
ersetzen, die das Lokale, die Gemeinschaft und die Verwurzelung würdigt.19 
Diese Punkte halten sie wegen der besonderen Bindungen an eine lokale 
Gemeinschaft für die Voraussetzung einer wiedergefundenen Harmonie 
von Mensch und Natur: „Small is beautiful“. Bei diesen Autoren reduziert 
sich die Gemeinschaftsdimension der ökologischen Polis jedoch nicht, 
wie Barbier zu Recht feststellt, auf  eine streng hierarchische häusliche 
Gemeinschaft, sondern sie präsentiert sich in einigen Aspekten auch als ein 
demokratisches Kollektiv, das in einem lokalen Gebiet verwurzelt ist.

17.  Agnès Camus, Claudette Lafaye, op. cit. , S. 15.
18.  Rémi Barbier, op. cit. , S. 15–19.
19.  André Gorz, Ökologie und Freiheit [1977], Karl A. Klewer und H. Otten (Übers.), München, C.H. 
Beck, 1978; Ivan Illich, Selbstbegrenzung. Eine politische Kritik der Technik [1977], Rowohlt, Reinbek, 
1975; Dominique Simmonet, L’Écologisme, Paris, Presses universitaires de France, 1979.



Oft gelingt es mit Bezug auf  den Begriff des (Natur- und Kultur-)Erbes, 
Umweltschutzanliegen in eine Rechtfertigung einzubringen, die auf  dem 
Respekt der Tradition beruht. Im Register einer öffentlichen Anhörung ein-
getragene Stellungnahmen nehmen ausdrücklich darauf  Bezug. Ein Bürger 
erinnert den Bürgermeister an seine Pflicht, das Naturerbe der Gemeinde 
aufzuwerten, während ein anderer auf  die unterstützende Politik des 
département (Conseil général) gegenüber den Gemeinden hinweist, die auf  die 
Erhaltung ihres architektonischen Erbes achten.20 Der Begriff Erbe, der 
hier nicht für Privateigentum verwendet wird, kann an verschiedensten 
Stellen eingesetzt werden: Bei einer Konsultationssitzung argumentiert 
ein Bürgermeister gegen eine der von den Staatsingenieuren vorgeschlage-
nen Autobahntrassen mit der Beeinträchtigung des Naturerbes („wunder-
schöne Naturorte“, „Landschaften von hoher Qualität“), des Weinbaus („die 
Umgebung des Saint-Émilion“, „die Côtes de Castillon“), der Architektur und 
der Geschichte („alte Häuser aus dem 12. Jahrhundert“).21 Mit dem Begriff 
lassen sich auch lokale Umweltfragen (etwa Probleme im Zusammenhang 
mit Flächennutzungsplänen) und das Verständnis der umfassendsten 
Herausforderungen des „gemeinsamen Erbes der Menschheit“ in ein 
Kontinuum integrieren.22

Die Integration ökologischer Argumente in das Rechtfertigungsregister der 
Traditionen und der Vertrauensverhältnisse stößt jedoch an Grenzen, wo es 
diesem Register nicht gelingt, alle Bedenken in der Sache auszuräumen. So 
kann sich ein Bürgermeister, dessen Autobahnprojekt gegen den Wunsch 
verstößt, seiner Gemeinde „eine Identität zurückzugeben“, nicht dazu 
entschließen, die „Kleinvögel“ und die „grünen Bäume“ in diese Identität 
einzubeziehen, und erinnert dann an das Häusliche, indem er sich auf  die 

„historischen Wurzeln“ der Einwohner beruft.23

Von der unbeschreiblichen Schönheit eines Orts zur Harmonie der Landschaften

20.  Rémi Barbier, op. cit.
21.  Agnès Camus, Claudette Lafaye, op. cit. , S. 40.
22.  Barbier, op. cit. , S. 50–51.
23.  Agnès Camus, Claudette Lafaye, op. cit. , S. 14.



Beim Protest gegen Raumplanungs- oder Infrastrukturprojekte werden 
Umweltbelange oft im Modus einer ästhetischen Bewertung verteidigt. 
Zwei unterschiedliche Argumentationsfiguren lassen sich dabei erkennen.

Die erste beruht auf  dem Heraufbeschwören der intimen, unbeschrei-
blichen Beziehung des Menschen zur ihn bewegenden Natur. Hier erwähnt 
der Bürgermeister einer Gemeinde, durch die eine Autobahn führen soll, 
die natürliche Schönheit eines Orts –  zwei Flüsse, die sich treffen  – und 
den Bulldozer, der symbolisch für die Bedrohung dieser Schönheit steht. 
Dort evoziert eine Teilnehmerin in einer Konsultationssitzung zum selben 
Projekt den unendlichen Charme des Hafens von Libourne, der für immer 
von der zukünftigen Autobahnbrücke zerstört wird.24 Anderswo grün-
det sich der Widerstand gegen den  TGV auf  ebendiese Betrachtung der 
Schönheit eines Orts, der umso bemerkenswerter ist, als Cézanne dort 
einst seine Staffelei aufgestellt hatte.25 In diesen kurzen Beispielen entfaltet 
sich die inspirierte Bewertung vollständig: Die Einzigartigkeit der Emotion 
beim Betrachten der Landschaft leuchtet allen sofort ein und erhält auf  
diese Weise eine Allgemeingültigkeit, die den Erhalt rechtfertigt.

Die zweite ästhetische Argumentationsfigur beruht nicht auf  der Innigkeit 
des Naturerlebens. Sie fasst ökologische Argumente nicht im inspirierten 
Bewertungsmodus, sondern als eine Art Kompromiss. Dieser findet sich 
in der Harmonie der Landschaft wieder. Auf  das Beispiel bezogen geht 
es nicht mehr um ein Großprojekt, das die privilegierte Beziehung zu 
einem Ort stört, sondern um ungewisse „Wesen“ –  in diesem Fall blaue 
Müllcontainer, die direkt neben einer Halle auf  dem Boden stehen  –, 
die Anwohner und Bürgermeister unansehnlich finden und den Ort 
wie die Umwelt beeinträchtigen.26 Die Ästhetik der Harmonie verträgt 
keine Gegenstände, die sich bemerkbar machen, wie etwa diese blauen 
Müllcontainer. Die Forderung nach einer harmonischen Landschaft 
ist übrigens teilweise in Gesetzen objektiviert, die eine Verunstaltung 

24.  Ebd, S. 14 und 41.
25.  Rémi Barbier, „Une cité de l’écologie ?“, Paris, CSI, 1992, S. 6.
26.  Ebd., S. 4.



des Raums zu den räumlichen Schäden zählen: Gesetz vom 2. Mai  1930 
über den Schutz von Naturdenkmälern und Orten von historischem, 
legendärem oder malerischem Charakter; Gesetz vom 3. Januar 1986 über 
die Entwicklung, den Schutz und die Aufwertung der Küste; Gesetz vom 
9. Januar 1985 über die Entwicklung und den Schutz der Berge; Gesetz zur 
Beschränkung der Plakatierung etc.27 Der Begriff  der Harmonie erlaubt 
Übergänge zwischen dem Vokabular des Gleichgewichts, das sich die öko-
logische Argumentation zu eigen gemacht hat (der Planet als System im 
Gleichgewicht, siehe unten), und dem Vokabular der klassischen Ästhetik.

Zelebrierte Natur und Prominente: Medienberichterstattung über das  
ökologische Anliegen

Das ökologische Anliegen reiht sich tendenziell in den Bewertungsmodus 
des Renommees ein, wenn ihre Anhänger versuchen, die Aufmerksamkeit 
der Öffentlichkeit durch den Einsatz von Medien, Werbekampagnen oder 
die Mobilisierung von Persönlichkeiten zu erregen, die den Aktionen durch 
ihren Bekanntheitsgrad Resonanz verleihen können. Lascoumes stellt 
fest, dass die Umweltverbände diese „Sichtbarmachung“ ihrer Aktionen 
aufgrund ihres Ziels einer Sensibilisierung der öffentlichen Meinung anstre-
ben.28 Er führt das Beispiel eines bretonischen Vereins an, der sich grün-
dete, um sich dem Bau eines Boulevards zu widersetzen, für den ein Teil des 
städtischen Hafens zugeschüttet werden sollte: Eine Pressekampagne, eine 
Fernsehsendung und eine international ausgezeichnete Fotodokumentation 
zwangen den Bürgermeister und den Präfekten schließlich dazu, das 
Projekt aufzugeben. Auch aufgrund der Medienberichterstattung über 
eine Lehrerin, die mit La  Soupe aux herbes sauvages (Die Wildkräutersuppe) 
einen Bestseller über das Leben im Clarée-Tal und den Kampf gegen dessen 
Zerstörung verfasst hatte, konnte diese Landschaft, die von verschiedenen 
Projekten bedroht war, als Naturschutzgebiet eingestuft werden. Anderswo 
will ein Verein sein Anliegen damit rechtfertigen, dass er Presseunterlagen, 

27.  Jean-Luc Mathieu, op. cit.
28.  Pierre Lascoumes, op. cit. , S. 232.



Fotos von Veranstaltungen, Petitionen und die Bekanntheit der Mitglieder 
seines Unterstützungskomitees kundtut.29

Versuche, Umweltanliegen medial darzustellen, stoßen jedoch auch an 
gewisse Grenzen, wenn die Bedeutsamkeit der präsenten Wesen nicht 
richtig eingeschätzt wird. Das war der Fall bei einem Verein gegen die 
Autobahnüberquerung im Isle-Tal, der vergeblich versuchte, an Öko-
Prominente wie Brice Lalonde, Haroun Tazieff und Jacques-Yves Cousteau 
zu appellieren: Eine größere Sichtbarkeit für die Sache scheitert, weil es ein 
Missverhältnis zwischen ihr (Zerstörung alter Häuser, Lärmbelästigung) 
und der Bedeutung der dafür zu aktivierenden Medienprominenz gibt.

Marktwert ökologischer Güter

Eine Marktbewertung ist bezogen auf  das ökologische Anliegen nicht 
unproblematisch.30 Die Wesen der Natur widersetzen sich Bestrebungen, 
als Handelsgüter behandelt zu werden, auch wenn sie mit der Höhe von 
Geldbußen mittlerweile bepreist sind. Bei ökologischen Schäden werden 
für den Hirsch 20.000 Francs und die Edelraute 8.545 Francs fällig31; der 

„Erholungswert“, der durch die Beobachtung von Kranichen im Naturpark 
Arkansas entsteht, beläuft sich schätzungsweise auf  50.000 Francs.32 
Ähnlich schwer fällt es, die Umweltverschmutzung eines Unternehmens 
als Kosten für die Gesamtheit zu beziffern. Die Öffnung eines Markts für 
Verschmutzungsrechte zielt darauf  ab, die Frage der Verschmutzung in die 
Marktordnung zu integrieren, indem jedem Verursacher die Möglichkeit 
eingeräumt wird, zwischen den Kosten der Verschmutzungsvermeidung 
und dem Preis für eine Verschmutzungsgenehmigung zu entscheiden. 
Diese Politik, die in den USA für Wasser, Luft und Blei im Benzin eingeführt 

29.  Agnès Camus, Claudette Lafaye, op. cit. , S. 12.
30.  Martine Rémond-Gouilloud, „Le prix de la nature“, Bernard Edelman, Marie-Angèle 
Hermitte (Hg.), L’Homme, la nature, le droit, Paris, Bourgois, 1988, S. 208–217.
31.  Henry Jouve (Hg.), Les Espaces naturels. Un capital pour l’avenir, Bericht der Gruppe für prospek-
tive Forschung, Paris, Commissariat Général du Plan, La Documentation Française, 1991, S. 257.
32.  Christine Prescott-Allen, Robert Prescott-Allen, The First Resource: Wild Species in the North 
American Economy, Yale, Yale University Press, 1986; Martin Angel, Matthieu Glachant, François 
Lévèque, „La préservation des espèces : que peuvent dire les économistes ?“, Économie et statistique, 
Nr. 258–259, 1992, S. 113–119.



wurde, erfordert eine ausreichende Anzahl von Marktteilnehmern, damit 
die Prüfung am Markt als gerechtfertigt angesehen werden kann.33

Die Vielfalt der Möglichkeiten, ein und dasselbe Umweltelement zu 
bewerten, führt in bestimmten Fällen dazu, die Marktbewertung vor-
zuziehen, weil diese ein Äquivalenzmaß bietet. Das gilt etwa für die 
Weinberge des Bordelais, die von den Autobahntrassen verschont geblie-
ben sind. Gehören diese Weinberge zu einem zu schützenden Naturerbe, zu 
einem Gut von öffentlichem Interesse, wie es in einem Ministerialdekret 
steht, oder zu einem Wirtschaftsgut mit hohem Marktwert? Den letz-
teren Aspekt berücksichtigen die Planer, die ausgehend vom Preis eines 
Weinfasses die einzelnen Appellationen fein priorisieren und die Gebiete, 
welche die Autobahn nicht passieren soll, genau abgrenzen können. Eine 
Einstufung nach öffentlichem Interesse, die nur zwei Kategorien zulässt 
(eingestuft oder nicht eingestuft), oder nach Eigenschaft als Natur- und 
Kulturerbe, die keine Differenzierung erlaubt hätte, hätte dies erschwert.34 
Demselben Autobahnprojekt widerfährt in den bewaldeten Gebieten etwas 
Ähnliches: Unter den Naturgebieten stehen sie an der Spitze der Hierarchie, 
von Gutachtern werden sie jedoch den landwirtschaftlichen Flächen 
zugeordnet. Ihr Marktwert ist somit im Vergleich zu Weinbergen und Kiwi-
Plantagen geringer.

Industrielle Effizienz und technischer Umgang mit der Umwelt

Eine der häufigsten Rechtfertigungen für große Infrastrukturprojekte ist 
der technische Fortschritt und die Entwicklung, die eine „Erschließung“ 
des Gebiets erfordert. Befürworter der industriellen Rechtfertigung lehnen 
ökologische Forderungen häufig als vernachlässigbar ab: „Die Autobahn ist 
nicht schön, aber man muss mit der Zeit gehen“35. Dennoch lässt sich eine 
Tendenz erkennen, ökologische Belange in technische Argumentationen 
einzubeziehen. Umweltfragen werden dabei mit Zwängen gleichgesetzt, 

33.  Sylviane Gastaldo, „Les ‚droits à polluer‘ aux États-Unis“, Économie et statistique, Nr. 258–259, 
1992, S. 35–41.
34.  Agnès Camus, Claudette Lafaye, op. cit. , S. 27.
35.  Ebd., S. 14.



die bei der Realisierung von Infrastruktur- oder Umgestaltungsprojekten 
im Hinblick auf  eine „nachhaltige Entwicklung“ zu berücksichtigen sind.

Ein Beispiel für das Einbeziehen ökologischer Bedenken durch den tech-
nischen Bewertungsmodus ist die Multikriterien-Analyse, auf  die sich 
heute die meisten Machbarkeitsstudien zu Infrastrukturprojekten stützen. 
Eine solche Methode soll die Unvergleichbarkeit zwischen extrem heteroge-
nen Daten reduzieren und ist daher für komplexe Verhandlungssituationen 
geeignet, indem sie die verschiedenen Argumente in einer gemeinsamen 
Bewertung berücksichtigt.36 Genau diese Art Analyse verwenden die 
Gutachter des Centre d’études techniques de l’équipement (CETE), um die verschie-
denen Fallgestaltungen bezüglich einer Autobahntrasse zu vergleichen. 
Umweltfragen werden hier als Zwänge behandelt, die neben anderen zu 
berücksichtigen sind (Kosten, Verkehr etc.). Sie tauchen in einer Reihe von 
Variablen auf  (physische Umwelt, natürliche Lebewesen, Denkmäler und 
historische Stätten etc.), die wiederum in feinere Indikatoren unterteilt sind.37

Die Einbeziehung ökologischer Bedenken in den technischen 
Bewertungsmodus stößt an ihre Grenzen, wenn ein Vergleich zwischen 
verschiedenen Trassenmodellen durchgeführt werden muss. Die Operation, 
die die vorliegenden Kriterien (Kosten, Verkehr, Umwelt) zusammennimmt, 
um die optimale Route zu bestimmen, und die die lokalen Behörden übli-
cherweise anwenden, wird von den Gutachtern kritisiert, die unermüdlich 
betonen, dass nicht alle Zwänge gleichwertig seien.

Umwelt im Mittelpunkt der demokratischen Debatte

In den letzten Jahren wurde in der demokratischen Auseinandersetzung 
zunehmend auf  ökologische Belange geachtet: Immer mehr 
Umweltschutzgesetze traten in Kraft, und Parteien, die sich als ökologisch 
bezeichnen, betraten die politische Bühne, so auch bei den Kommunalwahlen 
im April 1992.

36.  Jean de Montgolfier, „Autoroute ou forêt ?“, Futuribles, Nr. 1–2, 1975.
37.  Agnès Camus, Claudette Lafaye, op. cit.



Unbestreitbar geraten die Umweltanliegen jedoch am besten über die 
Verbände in die demokratischen und bürgerschaftlichen Diskurse. So lautet 
die These von René-Pierre Chibret, für den das französische Vereinswesen 
im Umweltbereich als Instrument im Dienst der Gemeinnützigkeit 
steht, und zwar durch eine implizite Gleichsetzung von Vereins- und 
Staatshandeln, die bis zum Wunsch reicht, die Rolle des Staates solle 
schwinden.38 Diese These vertritt auch Pierre Lascoumes, der in den 
Umweltverbänden die Dreh- und Angelpunkte staatlicher Politik sieht, 
weil sie Bildungsangebote unterbreiten, öffentliche Maßnahmen vorschla-
gen, die Einhaltung der Gesetze überwachen und Verstöße anzeigen.39 Die 
Kritik an der Rechtmäßigkeit umweltschädigender Handlungen und der 
Rückgriff auf  den Rechtsstreit, die Infragestellung öffentlicher Befragungen, 
die Verurteilung der Konzertierung als Scheinverfahren, insbesondere bei 
großen Entwicklungsprojekten, zeugen von diesem bürgerschaftlichen 
Engagement für ökologisches Handeln.

Die Beispiele belegen, dass sich die ökologische Argumentation gern in 
bewährte Rechtfertigungsrahmen und entsprechende Mechanismen einfügt. 
Offensichtlich geht sie darin jedoch nicht vollständig auf  und überschrei-
tet sie regelmäßig. Viel deutet darauf  hin, dass es sich bei der ökologischen 
Argumentation um eine neue, im Aufbau befindliche Polis handelt.

Eine grüne Größe?

Kann die Ökologie ein neues Prinzip der Beurteilung und Rechtfertigung 
von Handlungen darstellen? Steht sie für ein Gemeinwohl eigener Art, das 
nicht auf  andere reduzibel ist? Um die Hypothese einer grünen Polis zu 
prüfen, ist einerseits zu beurteilen, ob die ökologische Argumentation eine 
Kritik an konkurrierenden Rechtfertigungsprinzipien zulässt, und ande-
rerseits, ob sie eine Spezifikation des politischen Zusammenhangs bietet, 
der geeignet ist, eine legitime Vereinbarung zu begründen.

38.  René-Pierre Chibret, Les Associations écologiques en France et en Allemagne, une analyse culturelle de 
la mobilisation collective, Doktorarbeit, Université de Paris I, 1991.
39.  Pierre Lascoumes, op. cit. , S. 156.



Ein kritischer Hebel

Zahlreiche Rechtfertigungen stützen sich auf  das Thema Umwelt 
nicht nur, um auf  die Mängel und Unzulänglichkeiten anderer 
Bewertungsmethoden hinzuweisen, sondern auch, um ihre Legitimität 
hinsichtlich der Gewährleistung des Gemeinwohls infrage zu stellen und 
ihre Bewertungsfähigkeit in Misskredit zu bringen.

Die Suche nach Legitimität durch den Rückgriff auf  die öffentliche 
Meinung, die, wie wir gesehen haben, auch als Unterstützung für die öko-
logische Argumentation dienen kann, wenn Umweltprobleme auftreten, ist 
Gegenstand heftiger Kritik, insbesondere aus dem Netzwerk der Verbände. 
Ökologie als Image wird heftig im Namen eines in konkreten Handlungen 
verankerten Ökologiekonzepts angeprangert. Kommunikationskampagnen 
und Prestigeaktionen werden bezichtigt, einen Teil des Geldes zu ver-
schwenden, das für die Säuberung oder Pflege von Naturschutzgebieten 
erforderlich wäre.40

Während ökologischen Gütern durch Marktbewertung zu bestimmten 
Anlässen ein Wert zugeschrieben werden soll, wird die Legitimität dieses 
Bewertungsmodus bei anderer Gelegenheit in Zweifel gezogen. Der Tunnel 
durch den Ärmelkanal bietet mehrere Beispiele.41 Etliche Partner (eine 
Département-Direktion und ein dem Regionalrat nahestehender Verein) 
prangern den Projektträger an, der, um Geld zu verdienen (oder eher weni-
ger zu verlieren), den Aushub der Baustelle in der Nähe deponierte, obwohl 
das Gelände zum Teil als öffentliches Interesse eingestuft und zum Teil als 
Schutzgebiet registriert war. Der Projektträger trug also zur Denaturierung 
bei. Das Marktprinzip wird auch bei einer anderen Wendung des 
Tunnelprojekts kritisiert. Da die örtlichen Steinbruchbetriebe ihren Preis 
mit dem Beschluss des Eurotunnels stark erhöhten, wurde der Wettbewerb 
ins Spiel gebracht. Darunter litt die Landschaft: Die Ansiedlung konkur-
rierender Unternehmen führte zur Schaffung weiterer Steinbrüche und 

40.  Pierre Lascoumes, op. cit. , S. 184–185.
41.  B. Toison, „Où mettre les remblais ?“, Gilles Jeannot, Vincent Renard, Jacques Theys (Hg.), 
L’Environnement entre le maire et l’État, Paris, ADEF, 1990.



zum Aufbau neuer Transportinfrastrukturen. Schließlich bedroht die 
Spekulation in der Nähe des Tunnels die Naturgebiete. Allgemeiner ist 
zu mutmaßen, dass die sich durch Langfristigkeit auszeichnenden ökolo-
gischen Prozesse sowohl durch die Wirtschaftssprache42 als auch durch das 
zeitliche Prisma der Marktregulierung verkürzt werden.43

Das Prinzip der industriellen Rechtfertigung, das auf  der Zukunft und 
dem technischen Fortschritt beruht, und das, wie wir gesehen haben, auch 
Umweltfragen integrieren kann, ist Gegenstand heftigster Angriffe. Die 
Idee einer zu schützenden Umwelt hat in der Anprangerung der indus-
triellen Produktionsweise und des Produktivismus Gestalt angenom-
men44, und grüne Intellektuelle nehmen die Moderne und die industrielle 
Entwicklung regelmäßig in den Fokus. Die ökologische Kritik der 1970er 
Jahre war ein Protest gegen die Technikgesellschaft und ihre Entwicklung, 
und die vormals bestehenden Naturschutzverbände wurden von politi-
sierten Bewegungen kritisiert.45 Auch heute noch richtet sich die ökolo-
gische Mobilisierung im Infrastrukturbereich gegen diejenigen, die für 
Fortschritt, Geschwindigkeit, Modernisierung und Erschließung plädieren. 
Sie beruht auf  der Verurteilung der Technokratie und stellt die technischen 
Entscheidungen infrage. Die Realität der natürlichen Lebensräume gilt in 
diesem Sinne als nicht auf  die Techniksprache reduzierbar.46

Die ökologische Kritik wendet sich aber auch gegen die auf  dem Gemeinnutz 
beruhende Bewertungsmethode, die dem Prinzip des staatlichen Handelns 
zugrunde liegt. Den staatlichen institutionellen Strukturen wird meist nicht 
zugetraut, die Umweltprobleme zu lösen47, und wenn es um die Gestaltung 
der natürlichen Lebensräume geht, erscheint die aus der Gesetzgebung 
hervorgegangene Regelungssprache oft als unangemessen.48

42.  Gilles Barouch, La  Décision en miettes. Systèmes de pensée et d’action à l’œuvre dans la gestion des 
milieux naturels, Paris, L’Harmattan, 1989.
43.  Olivier Godard, Aspects institutionnels de la gestion intégrée des ressources naturelles et de l’environne-
ment, Paris, Éditions de la MSH, 1980.
44.  Dominique Lecourt, „Le paradoxe de l’environnement“, SRETIE-Info, Nr. 37, 1992.
45.  Dominique Simmonet, op. cit.
46.  Gilles Barouch, op. cit.
47.  Olivier Godard, op. cit.
48.  Gilles Barouch, op. cit.



Wir haben gesehen, dass Umweltbelange eine ergiebige Quelle darstellen, 
um die Legitimität anderer Bewertungs- und Rechtfertigungsmethoden für 
das Gemeinwohl in bestimmten Punkten infrage zu stellen und zu bezwei-
feln. Dieses Kritikreservoir lässt vermuten, dass die Ökologie ein neues 
Gemeinwohl begründen und ein Rechtfertigungsprinzip aufstellen kann, 
das den gleichen Zwängen unterliegt wie die bewährteren Prinzipien.

Struktur einer neuen Polis

Die Aufmerksamkeit für die Umwelt und ihren Schutz ermöglicht 
es, zwischen den Personen und den Dingen in der grünen Polis eine 
Größenordnung zu etablieren. In dieser Polis ist Ökologischsein groß, und 
ökologisch ist, wer durch sein Handeln seine Sorge für die Umwelt unter 
Beweis stellt und zu ihrem Schutz beiträgt. Immer häufiger wird für Größe 
das Attribut „grün“ verwendet. Es bezeichnet auch Objekte, wenn nicht sogar 
mehr noch als Personen: die Aufrechterhaltung eines „grünen Bereichs“ 
in einem zu urbanisierenden Raum und die regionale Politik des „grünen 
Gürtels“ rund um den Pariser Ballungsraum.49 Ökologisch oder grün ist, 
was sauber, biologisch abbaubar oder recycelbar ist und Verschmutzung 
vermeidet. Verschmutzung ist mit Kleinheit verbunden. Das „grüne Auto“, 
auch „sauberes Auto“ genannt, verfügt über einen Katalysator, der es 
umweltfreundlicher macht, und verbraucht „grünen“ Kraftstoff.

In der grünen Polis sind die großen Wesen nicht unbedingt Personen, 
Kollektive oder Institutionen, sondern natürliche Elemente wie Wasser, 
Atmosphäre, Luft, Klima, die vor Verschmutzung geschützt werden müssen, 
oder generische Wesen wie Fauna oder Flora. Klein sind diejenigen Wesen, 
die verschmutzen, wie Smog, Fahrzeugabgase, nicht recycelbares Plastik, 
aber auch viele Wesen, die in der industriellen Polis Größe verkörpern: Beton, 
der potenziell für riesige, nicht biologisch abbaubare Ruinen verantwort-
lich ist50, Kernkraftwerke, die den Planeten gefährden, oder Autobahnen, 
die zur Erhöhung der Luftverschmutzung beitragen und deren Trassen die 

49.  Rémi Barbier, La Cité de l’écologie, Abschlussarbeit für das DEA in Soziologie an der EHESS, 
1992, S. 71.
50.  Jean-Luc Mathieu, op. cit. , S. 31.



Landschaft verschandeln. Einige armselige Wesen wie der Abfall können 
ihren Status ändern und an Größe gewinnen, sobald sie recycelbar sind. 
Bestimmte Konsumgüter können auch in der grünen Welt größer werden, 
wenn sie als Ökoprodukte eingestuft werden und den Nachweis erbringen, 
dass sie während ihres Lebenszyklus weniger verschmutzen als andere 
Produkte derselben Kategorie.

Der ökologische Bewertungsmodus stößt in der grünen Polis auf  die 
Schwierigkeit, ein Äquivalent zu etablieren, das die Wesen kommensu-
rabel macht, eine Äquivalenz, die andere Rechtfertigungsmodi herstellen 
(durch das Vertrauen in den häuslichen Raum, den Preis auf  dem Markt, 
die Wahl in der bürgerlichen, die Leistung in der industriellen Sphäre 
etc.). Die Bemühung, ein solches allgemeines Äquivalent zu konstruie-
ren, ergibt sich aus den Tests zur Festlegung von Schwellenwerten für Luft- 
oder Wasserverschmutzung, Lärm etc. sowie für die Exposition gegenüber 
einer Reihe von aufgeführten Risiken. Eine Studie zur Festlegung von 

„Indikatoren für die Qualität des städtischen Lebens und für die Umwelt“, die 
vom Centre de recherche pour l’étude et l’observation des conditions de vie (CREDOC) 
im Auftrag des Generalkommissariats für den Fünfjahresplan durchgeführt 
wurde, veranschaulicht diesen Versuch. Die Autoren erinnern bereits in 
der Einführung daran, dass die Verantwortlichen über Instrumente ver-
fügen müssen, die die Entscheidungsfindung sowie die Bewertung der 
umgesetzten Maßnahmen erleichtern können.51 Die vorgeschlagenen 
Indikatoren schwanken jedoch zwischen der Messung einer Quote (etwa der 
Kohlendioxidemission) und der Berücksichtigung der Unannehmlichkeiten 
aufgrund dieser Emission (Prozentsatz der Personen, die sich durch 
Luftverschmutzung unwohl fühlen). Die Grenzwerte liegen jedoch oft an 
den Grenzen der Detektierbarkeit und erfordern sehr teure Messgeräte. So 
müssen Pestizidverschmutzungsanalysen mit Massenspektrografen im 
Wert von einer Million Francs durchgeführt werden.52

51.  Georges Hatchuel, Guy Poquet, Indicateurs sur la qualité de la vie urbaine et sur l’environnement, 
Cahier de recherche CREDOC, Nr. C36, 1992, S. 5.
52.  Jean de Montgolfier, „Coûts et avantages d’une agriculture compatible avec les exigences 
d’environnement“, Bericht für das Commissariat Général du Plan, Paris, CEMAGREF, 1990.



Die grüne Größe scheint noch nicht über ausreichend Instrumente zu ver-
fügen, um in gewöhnlichen Rechtfertigungen umfassend eingesetzt und 
geprüft zu werden.53 Ihr fehlen die nötigen Qualifikationsinstrumente, 
deren dezentraler Einsatz zwei Anforderungen erfüllen muss: Er muss 
für alle nachvollziehbar sein, damit die Instrumente kritisiert werden 
können, und es muss eine Verbindung zwischen lokalen Bewertungen oder 
Entscheidungen und einem allgemeinen Gebot erkenntlich sein. Damit eine 
neue Ordnung der Rechtfertigung entsteht, müssen alle in der Lage sein, die 
alltäglichsten und banalsten Handlungen nach einer im eigentlichen Sinne 
ökologischen Umsicht einer Prüfung zu unterziehen, deren Regeln erst in 
geringem Maße bekannt sind.

Von der Polis zum Ökosystem
Wir haben gesehen, wie sich ökologische Argumente in bereits erprobte 
Rechtfertigungsordnungen einfügen oder einer neuen Ordnung, einer 
„grünen Polis“, Konsistenz verleihen können, die, obwohl sie spezi-
fisch ist, die gemeinsame Grammatik nicht infrage stellt. Man wird aber 
Umweltkonflikten nicht gerecht, wenn man nicht erkennt, an welchen 
Stellen ökologische Argumente mit dieser Grammatik brechen. Die 
Anzeichen einer Abweichung von einem Rahmen, der sowohl die legitimen 
politischen Orientierungen als auch die gewöhnlichen Rechtfertigungen 
bestimmt, sind scharf  genug, um ernst genommen zu werden, auch wenn 
sie verstreut und uneinheitlich bleiben.

Die Grenzen der Bezugsgemeinschaft

Die Ausrichtung an der Rechtfertigung veranlasst die am Urteil beteilig-
ten Personen, ihre Handlungen von Partikularinteressen zu lösen, um das 
Ausmaß des Gemeinwohls, an dem sie teilhaben, unter Beweis zu stellen. 
Einer der Grundsätze der gemeinsamen Grammatik der verschiedenen 

53.  Die Sozialwissenschaften verfügen über dieselben Instrumente, daher steht ihre Fähigkeit, 
zur Natur zu forschen, infrage (Bruno Latour, Cécile Schwartz, Florian Charvolin, „Crise des 
environnements, défis aux sciences humaines“, Futur antérieur, Nr. 6, 1991).



Rechtfertigungsformen liegt daher in einer Bezugsgemeinschaft, die sich 
aus Menschen gleicher Würde zusammensetzt. Diese sind in der Lage, sich 
Gehör zu verschaffen und Bedeutsamkeitsordnungen infrage zu stellen, 
die mit diesem gemeinsamen Menschsein brechen würden.54 Dieses gemein-
same Menschsein ist nicht abstrakt, da es sich in einer Kritikfähigkeit 
verwirklichen muss, deren mangelnde Ausübung eine der Hauptquellen 
für das Gefühl der Ungerechtigkeit ist. So verstößt die Beschränkung der 
Kritik auf  ein Expertengremium oder eine kleine Gemeinschaft (unab-
hängig von ihrer Eingrenzung) gegen diese Anforderung und führt zu 
Vorwürfen des Machtmissbrauchs. Die Berufung auf  die Natur kann jedoch 
mit diesem Prinzip auch so brechen, dass üblicherweise kein Gefühl der 
Ungerechtigkeit aufkommt, nämlich umgekehrt durch eine Erweiterung 
der Bezugsgemeinschaft.

Zukünftige Generationen

Ökologische Argumente, die sich auf  zukünftige Generationen beziehen, 
berufen sich auf  Menschen, die sich nicht selbst Gehör verschaffen können. 
Die Bezugsgemeinschaft muss dann über diejenige der lebenden Menschen 
hinausgehen und auch kommende Generationen einschließen. Wenn diese 
Gemeinschaft als abstrakte Referenz für eine hypothetische Vereinbarung 
verstanden wird, bereitet die Ausweitung keine Schwierigkeiten. Da sich das 
gemeinsame Menschsein jedoch in einer effektiven Kritikfähigkeit aktua-
lisieren muss, die die durchgeführten Handlungen einer Prüfung unter-
zieht, ist eine solche Erweiterung durchaus problematisch.55 Eine derartige 
Prüfung wird im üblichen Verständnis von Gerechtigkeit gefordert, die sich 
von formal universalistischen Gerechtigkeitstheorien unterscheidet.56 Die 

54.  Luc Boltanski, Laurent Thévenot, op. cit.
55.  Wie Brian Barry (“Circumstances of  Justice and Future Generations“, Richard I. Sikora, Brian 
Barry (Hg.), Obligations to Future Generations, Philadelphia, Temple University Press, 1978, S. 204–
248) und Peter Wenz (“Ethics, Energy Policy, and Future Generations“, Environmental Ethics, 
Vol. 5 (3), 1983, S. 195–209) anmerken, stößt die Rawlssche Theorie der Verteilungsgerechtigkeit 
auf  eine ähnliche Schwierigkeit, nicht in ihrer Kantschen Komponente, die diese Erweiterung 
der Bezugsgemeinschaft ermöglicht, sondern in ihrer Humeschen Komponente, die die 
Gerechtigkeit als rationale Kooperation von gegenseitig verwundbaren Akteuren begreift. Zur 
Frage der zukünftigen Generationen vgl. auch Barbier (op. cit.).
56.  Laurent Thévenot, „Un pluralisme sans relativisme ? Théories et pratiques du sens de la jus-
tice“, Joëlle Affichard, Jean-Baptiste de Foucauld (Hg.). Justice sociale et inégalités, Paris, Esprit, 1992, 



Beziehungen zwischen den Generationen können aus Mangel an Symmetrie 
nicht zu einer solchen Prüfung führen.

Eine Lösung besteht darin, zukünftigen Generationen Rechte zu geben. 
Diese Instrumentierung kann jedoch nicht bloß durch eine Verlängerung 
der Personenrechte erfolgen. Sie setzt insbesondere die Verleihung dieser 
Rechte an kollektive Wesen durch die Herstellung von „Generationenrechten“ 
voraus.57 Um zukünftige Generationen in aktuelle Auseinandersetzungen 
einzubeziehen, wird auch der Einsatz von Repräsentationsmechanismen 
vorgeschlagen. Der Staat wäre ein guter Kandidat für diese Repräsentation, 
da er bereits seine lebendigen Bürger schützt, aber man kann auch an 
Vermittler wie den schwedischen ombudsman denken.58 Auf  jeden Fall 
eignen sich diese Konstruktionen nicht für eine Infragestellung der 
Repräsentierenden durch die Repräsentierten, ein wesentliches Element 
der kritischen Dynamik.

Äquivalenz durch Erbe

Der Begriff des „gemeinsamen Erbes der Menschheit“, der in den 
1960er  Jahren Gestalt annahm und sich später auf  das „Welt-, Kultur- 
und Naturerbe“ ausdehnte, soll auch darauf  abzielen, diese Verbindung 
zwischen den Generationen zu beschreiben.

Der Begriff des Naturerbes ist in sich instabil, da er zwei Begriffe kombiniert, 
die sich semantisch entgegenstehen. Das Erbe als angeeignetes Gut, das in die 
familiäre Ordnung der Erbengemeinschaft integriert ist, steht dem wilden und 
nicht angeeigneten Charakter des Natürlichen gegenüber.59 Die Ausarbeitung 
kann als Kompromissarbeit zwischen zwei Formen der Zeitlichkeit angese-
hen werden, die mit zwei der Größenordnungen verbunden sind, in denen die 
Natur gefasst werden kann: die eine beruht auf Erzeugung und Übertragung, 
die andere auf einem Engagement für die Zukunft. Tatsächlich wird die 
Investition in die Zukunft aus ökologischer Sicht nicht mehr nur im Hinblick 

S. 221–253.
57.  Edith Brown Weiss, In Fairness to Future Generations, New York, Transnational Publishers, 1989.
58.  Ebd.
59.  Olivier Godard, „Environnement, modes de coordination et systèmes de légitimité : analyse 
de la catégorie de patrimoine naturel“, Revue économique, Nr. 2, 1990, S. 215–242.



auf die erwarteten Erträge betrachtet, sondern beinhaltet aufgrund ihrer 
Auswirkungen auf die Fortdauer von aus der Vergangenheit geerbten Gütern 
eine Begrenzung des Raums der Möglichkeiten.

Der Begriff des Erbes kann auch verwendet werden, um nicht für ein 
bestimmtes Kollektiv zu einem bestimmten Zeitpunkt eine Äquivalenz 
herzustellen, sondern für die Abstammungslinie vergangener und zukün-
ftiger Wesen, die durch Bezugnahme auf  dieses Erbe in Äquivalenz 
gebracht werden, und um so ein neues Wesen zu konsolidieren, die 

„Erbengemeinschaft“.60 Man kann darin eine Rückkehr zu einer Kategorie 
des römischen Rechts sehen, die sich von der der Tauschgüter unterschei-
det.61 Aber man kann auch die „Ausstattung“ dieser Erbäquivalenz durch 
angeeignete Technologien infrage stellen.62

Eine über die Menschheit hinausreichende Gemeinschaft

Die größte Erschütterung, die die ökologische Frage der Grammatik des 
üblichen Verständnisses des Gerechten zufügt, ergibt sich jedoch aus der 
Ausweitung der Bezugsgemeinschaft über die Menschheit hinaus. Die 
Berufung auf  die Natur führt in der Tat zu einer Erweiterung der Liste der 
Wesen, die an der Frage nach dem Gerechten beteiligt sind. In Konflikten 
sehen wir oft Verbände, die nicht Einzelpersonen oder Kollektive vertre-
ten, sondern sich zu Sprachrohren von Tieren oder Pflanzen machen, 
die zu Arten verallgemeinert werden, oder von zusammengesetzten 
Entitäten wie Biotopen. Diese Verbände konzentrieren sich hauptsächlich 
auf  seltene oder bedrohte Tier- und Pflanzenarten, Vögel, insbesondere 
Raubvögel, durch Jagd vom Aussterben bedrohte Tiere wie Bären oder 
Elefanten, von Treibnetzen bedrohte Wassertiere wie Wale oder Delfine, 
bestimmte Bäume wie Tannen oder bestimmte Pilze. Der Schutz einer Art 

60.  Ebd.
61.  Yan Thomas, „Res, chose et patrimoine. Note sur le rapport sujet-objet en droit romain“, 
Archives de philosophie du droit, Nr. 25, 1980, S. 413–426.
62.  Michael Mackenzie findet in Technologien der hydraulischen Landwirtschaft Beispiele für 
diese „materiellen Beziehungen“ zur Nachwelt durch „Erbe einer zuvor gebauten und gepfle-
gten Infrastruktur“ (Michael Mackenzie, “A Note on Motivation and Future Generations“, 
Environmental Ethics, Vol. 7(1), 1985, S. 63–69, S. 64). Er stellt diesen Ansatz durch ein „gemein-
sames Projekt“ einem Kosten-Nutzen-Ansatz gegenüber.



in ihrer Gesamtheit erfolgt durch die Schaffung von Reservaten, durch 
die Wiederansiedlung ausgestorbener Arten, zum Beispiel des Luchses, 
aber auch durch Maßnahmen gegen die bedrohenden Organismen. Ein 
Beispiel dafür ist der von Salmonidenfischern gegründete Verband 
Truite-Ombre-Saumon (Forelle-Äsche-Lachs). Er vereint Anglervereine 
und unterscheidet sich von ihnen dadurch, dass er sich nicht auf  die 
Fischzucht beschränkt. Er befasst sich stattdessen mit der Verschmutzung 
von Wasserläufen und konzentriert sich auf  die Überwachung von 
industriellen und landwirtschaftlichen Anlagen, die Abfälle in Flüsse 
leiten.63 Die Société herpétologique de France (Herpetologische Gesellschaft 
Frankreichs) sorgt für den Schutz der Amphibien und übt regelmäßig 
Druck auf  die Autobahnbaubehörde SETRA (Service d’études techniques des 
routes et autoroutes) aus. Diese Verbände müssen einen bestimmten Teil 
ihrer Initiative mit der Allgemeinheit der Spezies verbinden, und deshalb 
zeichnen sie sich oft durch einen nationalen Interventionsbereich aus und 
arbeiten in Netzwerken mit vielen lokalen Akteuren. Sie werden inter-
national von der Weltnaturschutzunion (IUCN) abgelöst, die mit dem 
Umweltprogramm der Vereinten Nationen und dem World Wildlife Fund 
zusammenarbeitet.64

Die Würde nichtmenschlicher Wesen

Hinter dem Schutz nichtmenschlicher Wesen kann sich das wohlvers-
tandene Interesse einer Menschengemeinschaft verbergen. Einige ökolo-
gische Argumente gehen über diese „Oberflächenökologie“ jedoch hinaus 
und fordern mit Arne Næss eine „Tiefenökologie“, die nichtmenschliche 
Wesen vollständig berücksichtigt.65 Die für die Bewertung des Gemeinwohls 
erforderliche Bezugsgemeinschaft wird dadurch erweitert und ist nicht 
mehr von einem gemeinsamen Menschsein bestimmt. Die Allgemeinheit, 
die die ökologische Argumentation den Tier- oder Pflanzenarten verleiht, 
zeigt sich anhand von Begrifflichkeiten der Würde. Aus dieser Sicht wird 

63.  Pierre Lascoumes, op. cit. , S. 196.
64.  Jean-Luc Mathieu, op. cit. , S. 72.
65.  Bill Devall, George Sessions, Deep Ecology, Salt Lake City, Peregrine Smith Books, 1985; Tobias 
Michael (Hg.), Deep Ecology, San Diego, Avant Books, 1985.



die Sprache der Gerechtigkeit oder der Moral in einer „Umweltethik“ 
konserviert und fortgesetzt, die sich von einem systemischen Ansatz unter-
scheidet, den wir weiter unten behandeln werden.

Eine der Entwicklungen, die in diese Richtung gehen, ist die Gewährung von 
Tierrechten. Die älteste Rechtegewährung bezieht sich auf  Haustiere und 
kann daher Teil derjenigen Rechtfertigung sein, die sich auf  die gegensei-
tige Vertrauensbeziehung zu Haus- und Hoftieren bezieht (die gleichwohl 
deutlich von Menschen zu unterscheiden sind). Diese Größenordnung 
kann jedoch nicht die Beziehungen zu allen Tieren beschreiben. Der mora-
lische Rahmen des Utilitarismus bietet diese Möglichkeit aufgrund der 
Äquivalenz, die er in der Aggregation von Freuden und Leiden in einer 
Gemeinschaft von Agenten voraussetzt. Inspiriert von Bentham entwic-
kelte Singer diese erweiterte Version des Utilitarismus, indem er sich 
gegen den Speziesismus wandte, der die Interessen der menschlichen 
Spezies über die der anderen stellt.66 Die Erweiterung der repräsentierten 
Gemeinschaft über die Menschen hinaus kann durch Präzedenzfälle 
gestützt werden, denn die juristische Welt kennt bereits etliche nicht-
menschliche Rechtspersönlichkeiten, die mit Rechten ausgestat-
tet sind.67 Warum also nicht „natürliche Perimeter zu Rechtssubjekten 
machen“?68 In diesem Sinne ist ein Biotopschutzdekret zu lesen: Es 
sieht einen Verwaltungsausschuss vor, der Bürgermeister, Jägervereine, 
Naturschutzverbände und Persönlichkeiten aus der Wissenschaft zusam-
menbringt und als Repräsentant des Biotops gilt.69 Dies kann zu Verboten 
der Zerstörung von Hecken oder des Ausbringens chemischer Düngemittel 
sowie zu Einschränkungen touristischer Aktivitäten führen.

Die Erweiterung der Gemeinschaft kann über die Überlegungen zu den 
Rechten hinaus auch auf  ethischer Ebene behandelt werden. So definiert 

66.  Peter Singer, “Animal Liberation“, The New York Review, 1975.
67.  Christopher D. Stone, Haben Bäume Rechte? Plädoyer für die Eigenrechte der Natur [1975], Hanfried 
Blume (Übers.), Klein Jasedow, thinkOya, 2014.
68.  Marie-Angèle Hermitte, „Le concept de diversité biologique et la création d’un statut de 
la nature“, Bernard Edelman, Marie-Angèle Hermitte (Hg.), L’Homme, la nature, le droit, Paris, 
Bourgois, 1988, S. 238–284.
69.  Ebd., S. 250.



Paul Taylor eine Lebensgemeinschaft der Erde (earth’s community of life) 
ausgehend von einem Begriff  eines eigenen Guts (good of their own), das 
den Pflanzen und Tieren zuerkannt werden könne und es ermögliche, 

„aus ihrer Sicht“ zu urteilen.70 Gegenüber einer Gemeinschaft von „mora-
lischen Subjekten“ haben „moralische Agenten“ Pflichten, auch wenn 
sie darüber hinaus Urteile fällen können. Damit ist nicht die Menschheit 
insgesamt gemeint, denn einige verfügen nicht über diese moralische 
Handlungsfähigkeit, etwa Kinder oder an einer bestimmten Krankheit 
Leidende. Diese Würde, die den Lebewesen zuerkannt wird, ist wie im Fall 
des Menschen mit der Anerkennung ihrer Individualität verbunden. Eine 
solche Forderung nach Individualisierung, die normalerweise im Umgang 
mit Haustieren erfüllt wird, ist jedoch nicht leicht zu verallgemeinern, und 
der Autor postuliert daher die Konstruktion eines statistischen Mittelwerts71, 
was an die Sozialmoral der frühen Soziologie erinnert. Dieser Ansatz der 
Würde des Individuums steht im Gegensatz zur Behandlung von Arten als 
elementare Einheiten, die insbesondere auf  dem Begriff  der genetischen 
Abstammung beruht.72

Abgesehen von den Debatten über die Kategorien, die die Ausweitung der 
Bezugsgemeinschaft gewährleisten, hat der Kreuzzug für die Rechte der 
Tiere in den USA ein großes Ausmaß angenommen73, ein Ausmaß, das 
sich nicht nur an der Zahl der Beteiligten, sondern auch am Grad ihres 
Engagements und den tiefgreifenden Veränderungen ihres Lebensstils 
bemisst. Dazu gehört oft eine drakonische Ernährungsweise, der Boykott 
jedes Konsumartikels mit der geringsten Spur tierischen Ursprungs oder 
in seltenen Fällen sogar die Weigerung, in ein Auto zu steigen, weil auf  der 
Windschutzscheibe Mückenschwärme sterben.74

70.  Paul W. Taylor, Respect for Nature. A Theory of Environmental Ethics, Princeton, Princeton 
University Press, 1986, S. 67, 101.
71.  Ebd., S. 69.
72.  Lawrence E. Johnson, “Humanity, Holism, and Environmental Ethics“, Environmental Ethics, 
Vol. 7 (4), 1983, S. 345–354.
73.  James M. Jasper, Dorothy Nelkin, The Animal Rights Crusade. The Growth of a Moral Protest, 
New York, The Free Press, 1992.
74.  Harold A. Herzog Jr., “’The Movement is My Life‘: The Psychology of  Animal Rights Activism“, 
Journal of social issues, Vol. 49 (1), 1993, S. 103–119.



Von der natürlichen Ordnung zum Systemgleichgewicht

Die verschiedenen Herangehensweisen des Menschen an andere 
Naturwesen ziehen die Zäsur zwischen einer natürlichen Ordnung und 
einer sozialen oder politischen Ordnung in Zweifel, eine Zäsur, die sich 
in einer Differenzierung der Wissensbereiche und ihrer Methoden, in 
der Verselbstständigung der Sprachkünste Rhetorik und Grammatik 
gegenüber den Naturwissenschaften niedergeschlagen hat. Infrage ges-
tellt werden die „Wesensmerkmale der Zivilisation –  die Autonomie der 
Gesellschaftsordnung, der Gegensatz zwischen Gesellschaftsordnung 
und Naturordnung“.75 Es geht nicht darum, zu den Formen der Integration 
zurückzukehren, wie sie aus den klassischen Kosmologien bekannt sind, 
die die Natur als intelligenten Organismus auffassten und gegen die sich 
die mechanistischen Darstellungen der Renaissance herausbildeten.76 
Auch die Grenzen einer Integration von sozialer und natürlicher Ordnung 
haben wir beobachten können, nach dem Vorbild einer industriellen Polis, 
deren Politik Saint-Simon konstruierte und die die Natur nur vermit-
tels der Würde der Arbeit, mithin durch Beherrschung, in den sozialen 
Zusammenhang einbezieht. Die heutigen Integrationsfiguren entstammen 
eher der Kybernetik und der Evolutionsbiologie.

Die „natürliche Ordnung“ dient Ernst Haeckel als Bezugspunkt, als er 1866 
den Begriff der „Ökologie“ einführt, und seit diesem Wissenschaftsvermittler 
darwinscher Ideen in Deutschland gibt es das Konzept einer politischen 
Ökologie, die auf  der wissenschaftlichen Erkenntnis der Beziehungen des 
Menschen zur Welt und auf  der grundlegenden Achtung dieser Naturordnung 
beruht.77 Der Systembegriff spricht jedoch eine andere Sprache und lässt 
andere Figuren der Integration von Mensch und Nichtmensch zu. Mit ihm 
können Interdependenzen zwischen Wesen ganz unterschiedlicher Art 

75.  Serge Moscovici, Versuch über die menschliche Geschichte der Natur [1977], Michael Bischoff 
(Übers.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1984, S. 489.
76.  Robin G. Collingwood, Die Idee der Natur [1945], Martin Suhr (Übers.), Frankfurt am Main, 
Suhrkamp, 2005.
77.  Jean-Paul Deléage, Histoire de l’écologie. Une science de l’homme et de la nature, Paris, La Découverte, 
1991.



dargestellt werden: Mensch- oder Tierpopulationen, Flora und abio-
tische Elemente wie Böden, Klimata etc. Der Ökologe Tansley schafft das 
Konzept des „Ökosystems“ als Antwort auf  organizistische Vorstellungen, 
um abiotische physikalische Faktoren einzubeziehen.78 Ähnlich behaup-
tet Raymond Lindeman in seinem Grundlagenartikel von  1942, dass 
es unmöglich sei, „eine biotische Gemeinschaft“ von „ihrer abiotischen 
Umwelt“ zu trennen, um daraus zu schließen, dass „das Ökosystem als die 
Grundeinheit der Ökologie anzusehen ist“.79 Die Thermodynamik spezifi-
ziert die Wechselbeziehungen der Systemglieder in energetischen Begriffen, 
wie Lindemans Analyse eines Ökosystems der Seen oder die Artikel von 
Transeau etwa 15 Jahre zuvor über die Energiebilanz eines Maisfelds zeigen. 
Die Grundlage der modernen Ökologie ist eine verallgemeinerte Ökonomie 
der Natur, die in thermodynamischen Begriffen gedacht wird.80

Die Begrifflichkeiten des Systems eignen sich für eine Darstellung der 
Ströme und eine Bilanzierung der Auswirkungen. Aus ihnen ergibt es sich, 
dass Bilanzen dieser Ströme erstellt werden und das System in einen har-
monischen Zustand, in ein Gleichgewicht oder Ungleichgewicht versetzt 
wird. Der Initiator eines umweltbelastenden Projekts kann daher vor-
schlagen, „die Schäden am Ökosystem auszugleichen“, indem er in ande-
ren Bereichen des Systems Positives erzeugt.81 Umweltschützer können 
ein großes Infrastrukturprojekt wie eine TGV-Strecke unerwarteterweise 
unterstützen, weil „der TGV Kunden vom Auto- und Flugverkehr abzieht 
und so zu einer günstigen Umweltbilanz führt“, wodurch „nicht zu leugnende 
lokale Belastungen“ in einer Gesamtbilanz akzeptabel werden.82 In einer 
solchen Bilanz kann sich zeigen, dass „ein Weinberg ökologisch nicht von 
Bedeutung ist“. Das Austrocknen eines Teichs oder Sumpfs, die Zerstörung 
eines Hains, das Ausbringen von Düngemitteln oder Unkrautvernichtern 
auf  einem Feld, das Ausleiten chemischer Substanzen in einem Fluss verar-

78.  Pascal Acot, Histoire de l’écologie, Paris, Presses universitaires de France, 1988, S. 123.
79.  Ebd., S. 129.
80.  Jean-Paul Deléage, „Aux origines de la science écologique“, Revue d’histoire des sciences, 
Vol. 35 (4), 1992, S. 477–490.
81.  Agnès Camus, Claudette Lafaye, op. cit.
82.  Rémi Barbier, „Une cité de l’écologie ?“, Paris, CSI, 1992.



men die Flora und Fauna, und diese Verarmung hat dramatische Folgen für 
das biologische Gleichgewicht einer Region, eines Landes oder sogar des 
gesamten Planeten.83

Biologische Integration: die Biosphäre

Die Verweise auf  die Entwicklung des Lebens und die Biologie führen zu 
anderen Integrationsfiguren, indem sie vor allem eine Grundlage für eine 
zeitliche Dimension bieten, die Debatten über die Umwelt sehr prägt.84 Die 

„Biozönose“, ein Begriff, den Möbius 1877 geprägt hat, um die Vereinigung 
von tierischen und pflanzlichen Wesen in einer einzigen „Gemeinschaft von 
Lebewesen“ zu bezeichnen85, wird zur „Biosphäre“. Es ist nicht verwunder-
lich, dass Wernadski, der Autor von Der Mensch in der Biosphäre86, heute als 
ein Vorläufer der „Gaia-Hypothese“ anerkannt87, von seinen sowjetischen 
Mitbürgern eines Vitalismus nach Bergson bezichtigt wurde.88

Die evolutionistischen Bezugnahmen biologischen Ursprungs stützen insbe-
sondere eine Argumentation, die der klassischen Figur der systemischen 
Integration fremd ist und die Artenvielfalt unter den Möglichkeiten, die 
der Evolution zugestanden werden, positiv bewertet. Die Bedeutung, die 
bedrohten, gefährdeten oder seltenen Arten beigemessen wird, wird dann 
durch ihre mögliche Rolle in einer späteren Evolution gerechtfertigt, die 
durch Anpassungserfordernisse auferlegt wird. Die Sorge um die Vielfalt 
ist der Ursprung einer Sorge um die Erhaltung, die sich insbesondere in 
Einrichtungen wie Parks, Reservaten, Schutzgebieten etc. widerspiegelt. 
Dieser Raum, der der Vielfalt und den Besonderheiten der Lebensformen 

83.  Jean-Luc Mathieu, op. cit. , S. 75–78.
84.  Anstelle der Verallgemeinerung der Methoden der Biowissenschaften sah Collingwood 
in der Zeitlichkeit der Evolutionsbiologie das Ergebnis einer umgekehrten Bewegung: die 
Rückkehr eines historischen Ansatzes, auf  dem diese Wissenschaften beruhen, weil sie eine 
Analogie zwischen den Prozessen der natürlichen Welt und den Vorgängen der menschlichen 
Angelegenheiten herstellen, wie sie in der Geschichtswissenschaft untersucht werden 
(Robin G. Collingwood, op. cit. , S. 9).
85.  Pacal Acot, op. cit. , S. 113.
86.  Vladimir I. Wernadski, Der Mensch in der Biosphäre. Zur Naturgeschichte der Vernunft [1928], Felix 
Eder, Peter Krüger (Übers.), Frankfurt am Main, Lang, 1998.
87.  James E. Lovelock, Unsere Erde wird überleben. Gaia – eine optimistische Ökologie [1979], Constanze 
Ifantis-Hemm (Übers.), München, Piper, 1982.
88.  Jacques Grinevald, “On a Holistic Concept for Deep and Global Ecology: The Biosphere“, 
Fundamentae scientae, Vol. 8 (2), 1987, S. 197–226, 216.



eingeräumt wird, kann sich mit einer kulturalistischen Haltung verbinden, 
die darauf abzielt, die Besonderheit von Völkern und Traditionen zu erhalten.

Der Verweis auf  die Biowissenschaften trägt auch dazu bei, in der ökolo-
gischen Argumentation eine Zeitlichkeit mit einer Form der synchronen 
Anpassung zu verbinden, die in einem organizistischen oder holistischen 
Vokabular ausgedrückt wird. Die Bezugnahme auf  eine globale Ebene89 
als Entwicklungseinheit, ob Biosphäre oder Gaia, kann im Übrigen dazu 
beitragen, die drei Integrationsmodelle (Polis, System, Evolution) zu ver-
mischen. Die globale Ebene, die den Zustand des Systems zusammenfasst, 
ist eine Art übergeordnete Ebene, um die relative Bedeutung der einzelnen 
Wesen zu beurteilen. Aus dieser Sicht kann nicht nur der Weinbau weni-
ger wichtig erscheinen als der TGV, sondern die menschliche Spezies im 
Vergleich zu den Myriaden von Insekten, die für das Gleichgewicht der 
Biosphäre so wertvoll sind. Im Hinblick auf  eine „ultimative Realität in 
der Biologie“ können weder Moleküle noch Zellen, Organismen oder ihre 
Populationen eine längere unabhängige Existenz haben.90 Hier treffen ver-
schiedene sogenannte tiefenökopolitische Philosophien mit voller Wucht 
auf  die Rahmenbedingungen der humanistischen politischen und mora-
lischen Philosophie, wie aus den gewagten Schlussfolgerungen von Næss 
und Lovelock zum Rückgang der menschlichen Population hervorgeht.91

Ist die Integration der Natur in eine Politik, die auf  einem gemeinsamen 
Menschsein und in erster Linie auf  der staatsbürgerlichen Größenordnung 
basiert, nicht mit der Intelligenz der in einem Ökosystem geknüpften 

89.  Ebd.
90.  Henry Jouve, op. cit. , S. 79.
91.  Durch die Analyse verschiedener Komponenten dieser politischen Ökologie weist Luc Ferry 
(Le Nouvel ordre écologique. L’arbre, l’animal et l’homme, Paris, Grasset, 1992) eine Nähe zu früheren 
Kritikern der Moderne auf, wobei sich diese Verwandtschaft seiner Meinung nach aus dem 
gemeinsamen Verzicht auf  die Definition des Menschen als antinatürliches Wesen ergibt. Wie 
Bruno Latour („Arrachement ou attachement à la nature“, Écologie politique, Nr. 5, 1993, S. 15–26) 
gezeigt hat, wird der Prozess, den Ferry gegen Michel Serres’ Naturvertrag ([1990], Hans-Horst 
Henschen [Übers.], Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1994) führt, diesem zumindest in einem 
wichtigen Punkt nicht gerecht. Die von Serres vertretene „objektive Moral“ ist ganz gewiss keine 
szientistische, sondern trägt zu seinem Bestreben bei, das Verhältnis zwischen Objektivem und 
Kollektivem sowie eine Parallele zwischen Recht und Naturwissenschaften zu fassen.



Verbindungen vereinbar?92 Die Spannung entsteht, sobald das Ökosystem 
für Bewertungen in einer Ökopolitik eingesetzt wird. Die Darstellung der 
Verbindungen zwischen Mensch und Nichtmensch in Bezug auf  das System 
entspricht nicht den gleichen Anforderungen wie die kritische Dynamik 
von Größenordnungen und deren Prüfung an den Dingen. Der systemische 
Ansatz bietet ein Gesamtbild für einen allwissenden und über allem stehen-
den Agenten. Er eignet sich für eine Bewertung durch Experten, die diese 
Darstellung konstruieren und bearbeiten können, um die für eine Bilanz 
erforderlichen Messungen vorzunehmen und „Sinnverkehrungseffekte“ 
aufzuzeigen.93 Die Mischung von auf  dem Vokabular des Handelns basie-
renden Figuren des Wohls mit einer Figur des Gleichgewichts, die mit der 
Idee der Reproduktion des Lebendigen verbunden ist, führt zu merkwür-
digen Schwankungen in den Bewertungen. Nachdem Waldbrände als eine 
große Gefahr für Naturparks eingestuft wurden, bei denen Menschen han-
deln mussten, werden sie in den USA manchmal als günstige Agenten zur 
Aufrechterhaltung eines Gleichgewichts durch die Regeneration der Arten 
angesehen, was wie bei der Figur des Marktgleichgewichts eher zu einer 
Laissez-faire-Haltung führen würde.94 Aus diesen Ungereimtheiten folgen 
für uns keine Konsequenzen im Sinne politischer Maßnahmen, sondern 
eher Bestrebungen, unser Verständnis für die verschiedenen Formen des 
Umgangs von Menschen mit Nichtmenschen und die damit verbundene 
Verteilung von Zuständigkeiten zu bereichern.

92.  Wurde nicht eine gewisse Constance Thévenot im Rahmen einer 1992 vom französischen 
Ministerium für Landwirtschaft und Bildung organisierten Aktion als „Juniorförsterin“ aus-
gezeichnet und erhielt sie nicht ein Zertifikat, das ihr die Fähigkeit bescheinigte, zugleich „eine 
aktive Bürgerin zu sein, die die Natur um sie herum wertschätzt“, und „die natürlichen Ökosysteme 
ihrer Region zu studieren“?
93.  Der Begriff des „Sinnverkehrungseffekts“, den Albert Hirschman (Denken gegen die Zukunft. 
Die Rhetorik der Reaktion [1991], Daniel von Recklinghausen [Übers.], München, Hanser, 1992) 
auseinandergenommen hat, kann zu Recht auf  eine Verwechslung zwischen der Behandlung 
von Ereignissen in der Figur des Systems und der der Handlung zurückgeführt werden (Laurent 
Thévenot, op. cit. , S. 252).
94.  Was ist zur folgenden Äußerung zu sagen, die dem besagten Schulmädchen beigebracht 
wurde: „Raubtiere sind nützlich, weil sie alte und kranke Tiere töten“? Beabsichtigt wird wohl 
eindeutig, die als zu klein erachtete Auswahl der von Kindern geliebten Tiere zu erweitern und 
sie als nicht böse darzustellen. Der Ausdruck des Werts in Bezug auf  den Nutzen artikuliert auf  
geeignete Weise ein glückliches Gleichgewicht des Lebens und führt zu einer Aussage, die durch 
die Resonanz, die sie in einer menschlichen Welt hervorruft, verwirrend ist, aber durch die 
Bezeichnungen „alt“ und „krank“ erleichtert wird.



ANMERKUNGEN

Acot Pascal, Histoire de l’écologie, Paris, Presses universitaires de France, 1988.

Angel Martin, Glachant Matthieu, Lévèque François, „La préservation des es-
pèces : que peuvent dire les économistes ?“, Économie et statistique, Nr. 258–259, 1992, 
S. 113–119.

Barbier Rémi, „Une cité de l’écologie ?“, Paris, CSI, 1992.

Barbier Rémi, La  Cité de l’écologie, Abschlussarbeit für das DEA in Soziologie an der 
EHESS, 1992.

Barouch Gilles, La Décision en miettes. Systèmes de pensée et d’action à l’œuvre dans la gestion 
des milieux naturels, Paris, L’Harmattan, 1989.

Barry Brian, „Circumstances of  Justice and Future Generations“, in Richard I. Sikora, 
Brian Barry (Hg.), Obligations to Future Generations, Philadelphia, Temple University 
Press, 1978, S. 204-248.

Berque Augustin, Médiance. De milieux en paysages, Montpellier, Reclus, 1990.

Boltanski Luc, Chiapello Ève, Der neue Geist des Kapitalismus [1999], Michael Tillmann 
(Übers.), Konstanz, UVK Verlagsges., 2013.

Boltanski Luc, Thévenot Laurent, Über die Rechtfertigung. Eine Soziologie der kritischen 
Urteilskraft [1991], Andreas Pfeuffer (Übers.), Hamburg, Hamburger Edition, 2007.

Brown Weiss Edith, In Fairness to Future Generations, New York, Transnational Publishers, 
1989.

Camus Agnès, Lafaye Claudette, „Projet autoroutier et préoccupation en matière d’en-
vironnement“, Forschungsberich Umweltministerium, Paris, GSPM, 1992.

Chibret René-Pierre, Les associations écologiques en France et en Allemagne, une analyse cultu-
relle de la mobilisation collective, Doktorarbeit, Université Paris I, 1991.

Collingwood Robin G., Die Idee der Natur [1945], Martin Suhr (Übers.), Frankfurt 
am Main, Suhrkamp, 2005.

Corcuff Philippe, Lafaye Claudette, „Processus de traduction et légitimités 
quotidiennes dans les relations entre agents de l’Équipement et élus locaux“, 
Forschungsbericht Umweltministerium, Paris, GSPM, 1990.

Deléage Jean-Paul, Histoire de l’écologie. Une science de l’homme et de la nature, Paris, 
La Découverte, 1991.

Deléage Jean-Paul, „Aux origines de la science écologique“, Revue d’histoire des sciences, 
Vol. 35 (4), 1992, S. 477–490.

Devall Bill, Sessions George, Deep Ecology, Salt Lake City, Peregrine Smith Books, 
1985.

Ferry Luc, Le Nouvel ordre écologique. L’arbre, l’animal et l’homme, Paris, Grasset, 1992.

Gastaldo Sylviane, „Les ‚droits à polluer‘ aux États-Unis“, Économie et statistique, 
Nr. 258–259, 1992, S. 35–41.



Godard Olivier, Aspects institutionnels de la gestion intégrée des ressources naturelles et de l’en-
vironnement, Paris, Éditions de la MSH, 1980.

Godard Olivier, „Environnement, modes de coordination et systèmes de légitimité  : 
analyse de la catégorie de patrimoine naturel“, Revue économique, Nr. 2, 1990, S. 215–242.

Gorz André, Ökologie und Freiheit [1977], Karl A. Klewer und H. Otten, München (Übers.), 
C.H. Beck, 1978.

Grinevald Jacques, „On a Holistic Concept for Deep and Global Ecology: The Biosphere“, 
Fundamentae scientae, Vol. 8 (2), 1987, S. 197–226.

Hatchuel Georges, Poquet Guy, Indicateurs sur la qualité de la vie urbaine et sur l’environne-
ment, Cahier de recherche CRÉDOC, Nr. C36, 1992.

Hermitte Marie-Angèle, „Le concept de diversité biologique et la création d’un statut 
de la nature“, Bernard Edelman, Marie-Angèle Hermitte (Hg.), L’Homme, la nature, le 
droit, Paris, Bourgois, 1988, S. 238–284.

Herzog Harold A. Jr., „‚The Movement is My Life‘: The Psychology of  Animal Rights 
Activism“, Journal of social issues, Vol. 49 (1), 1993, S. 103–119.

Hirschman Albert O., Denken gegen die Zukunft. Die Rhetorik der Reaktion [1991], Daniel 
von Recklinghausen (Übers.), München, Hanser, 1992.

Illich Ivan, Selbstbegrenzung. Eine politische Kritik der Technik [1977], Reinbek, Rowohlt, 
1975.

Jasper James M., Nelkin Dorothy, The Animal Rights Crusade. The Growth of a Moral 
Protest, New York, The Free Press, 1992.

Johnson Lawrence E., “Humanity, Holism, and Environmental Ethics“, Environmental 
Ethics, Vol. 7 (4), 1983, S. 345–354.

Joly-Sibuet Elizabeth, Lascoumes Pierre, „Conflits d’environnement et intérêts 
protégés par les associations de défense“, G/XPP-CNRS, 1988.

Jouve Henry (Hg.), Les  Espaces naturels. Un capital pour l’avenir, Bericht der Gruppe für 
prospektive Forschung, Paris, Commissariat général du plan, La  Documentation 
française, 1991.

Kalaora Bernard, Savoye Antoine, „La protection des régions de montagne au 
xixe siècle: forestiers sociaux contre forestiers étatistes“, Anne Cadoret (Hg.), Protection 
de la nature, Paris, L’Harmattan, 1985, S. 6–23.

Lafaye Claudette, „Praticiens de l’équipement et légitimités quotidiennes“, Les Annales 
de la recherche urbaine, Nr. 44–45, 1989, S. 94–100.

Lafaye Claudette, Les  Communes dans tous leurs états. L’espace local à la croisée d’exigences 
contradictoires, Doktorarbeit, Paris, EHESS, 1991.

Lafaye Claudette, „L’aménagement d’un site du littoral atlantique“, Paris, GSPM, 1992.

Lafaye Claudette, Thevenot Laurent, „Une justification écologique  ? Conflits dans 
l’aménagement de la nature“, Revue française de sociologie, Vol. 34 (4), 1993, S. 495–524.



Lamure Claude, Vallet Michel, „Transports aériens et environnement“, Aménagement 
et nature, Nr. 100, 1990.

Lascoumes Pierre, „Les associations de défense de l’environnement, pivots essentiels 
de la politique publique“, ders., L’Ecopouvoir, Paris, La Découverte, 1994.

Lascoumes Pierre, Joly-Sibuet Elizabeth, „Administrer les pollutions et nuisances ; 
étude des pratiques sociales sur deux terrains régionaux, Rhône-Alpes, Languedoc-
Roussillon“, CNRS-SRETIE, 1985.

Latour Bruno, „Arrachement ou attachement à la nature“, Écologie politique, Nr. 5, 1993, 
S. 15–26.

Latour Bruno, Schwartz Cécile, Charvolin Florian, „Crise des environnements, 
défis aux sciences humaines“, Futur antérieur, Nr. 6, 1991.

Lecourt Dominique, „Le paradoxe de l’environnement“, SRETIE-Info, Nr. 37, 1992.

Lovelock James E., Unsere Erde wird überleben. Gaia – eine optimistische Ökologie [1979], 
Constanze Ifantis-Hemm (Übers.), München, Piper, 1982.

Mackenzie Michael, “A Note on Motivation and Future Generations“, Environmental 
Ethics, Vol. 7 (1), 1985, S. 63–69.

Mathieu Jean-Luc, La Défense de l’environnement en France, Paris, Presses universitaires 
de France, 1992.

de Montgolfier Jean, „Autoroute ou forêt ?“, Futuribles, Nr. 1–2, 1975.

de Montgolfier Jean, „Coûts et avantages d’une agriculture compatible avec les 
exigences d’environnement“, Bericht für das Commissariat Général du Plan, Paris, 
CEMAGREF, 1990.

Moscovici Serge, Versuch über die menschliche Geschichte der Natur [1977], Michael Bischoff 
(Übers.), Frankfurt am Main, Suhrkamp, 1984.

Prescott-Allen Christine, Prescott-Allen Robert, The First Resource: Wild Species in 
the North American Economy, Yale, Yale University Press, 1986.

Prieur Michel, Droit de l’environnement, Paris, Dalloz, 1991.

Rémond-Gouilloud Martine, „Le prix de la nature“, Bernard Edelman, Marie-Angèle 
Hermitte (Hg.), L’Homme, la nature, le droit, Paris, Bourgois, 1988, S. 208–217.

Serres Michel, Der Naturvertrag [1990], Hans-Horst Henschen (Übers.), Frankfurt am 
Main, Suhrkamp, 1994.

Simmonet Dominique, L’écologisme, Paris, Presses Universitaires de France, 1979.

Singer Peter, “Animal Liberation“, The New York Review, 1975.

Stone Christopher  D., Haben Bäume Rechte? Plädoyer für die Eigenrechte der Natur [1975], 
Hanfried Blume (Übers.), Klein Jasedow, thinkOya, 2014.

Taylor Paul W., Respect for Nature. A Theory of Environmental Ethics, Princeton, Princeton 
University Press, 1986.



Thévenot Laurent, „Un pluralisme sans relativisme ? Théories et pratiques du sens de 
la justice“, Joëlle Affichard, Jean-Baptiste de Foucauld (Hg.). Justice sociale et inégalités, 
Paris, Esprit, 1992, S. 221–253.

Thomas Yan, „Res, chose et patrimoine. Note sur le rapport sujet-objet en droit romain“, 
Archives de philosophie du droit, Nr. 25, 1980, S. 413–426.

Tobias Michael (Hg.), Deep Ecology, San Diego, Avant Books, 1985.

Toison B., „Où mettre les remblais ?“, Gilles Jeannot, Vincent Renard, Jacques Theys 
(Hg.), L’environnement entre le maire et l’État, Paris, ADEF, 1990.

Wernadski Vladimir I., Der Mensch in der Biosphäre. Zur Naturgeschichte der Vernunft [1928], 
Felix Eder und Peter Krüger (Übers.), Frankfurt/M, Lang, 1998.

Wenz Peter S., “Ethics, Energy Policy, and Future Generations“, Environmental Ethics, 
Vol. 5 (3), 1983, S. 195–209.

Wieviorka Michel, L’État, le patronat et les consommateurs, Paris, Presses universitaires 
de France, 1977.


