« Comment faire ’histoire de toute
la societe medievale ? »

“How do you make a history of the whole of medieval
society ?”
Entretien avec Genevieve Bithrer-Thierry, réalisé

par Francois Riviere le 5 décembre 2023 a Paris,
transcrit par Blaise Dufal

Genevieve Biihrer-Thierry

Francois Riviere
Lycée Darius Milhaud, Le Kremlin-Bicétre

Blaise Dufal
Université de Sydney

ée en 1960, Genevieve Biihrer-Thierry est une médiéviste francaise,
N spécialiste du haut Moyen Age et notamment des sociétés d’Europe
occidentale a I'’époque carolingienne. Apres sa these de doctorat en 1994
(Evéques et pouvoir dans le royaume de Germanie : les Eglises de Baviére et de Souabe,
876-973, Paris, Picard, 1997), elle devient maitresse de conférences a I'uni-
versité de Marne-la-Vallée, puis professeure suite a I’obtention de son habi-

litation a diriger des recherches en 2004 (Aux marges du monde germanique :

URL / DOI https://doi.org/10.57086/rhs.90
Licence https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



lévéque, le prince, les paiens (vir-xr siecles), Paris, Brepols, 2014), et en 2014
elle est nommeée professeure d’histoire médiévale a I'université Paris I

Panthéon-Sorbonne.

L'histoire sociale : est-ce une étiquette que vous revendiquez dans vos

travaux, que vous utilisez dans vos ouvrages, vos articles ?

Je ne sais pas si je la revendique, en tous cas j’ai le sentiment de faire de
I'histoire sociale. Du point de vue de quelqu'un qui est spécialisé dans I'his-
toire du haut Moyen Age, cela prend, bien siir, une coloration un peu plus
compliquée que pour les autres, puisque le massif documentaire s’intéresse
essentiellement aux élites, et il est tres difficile en réalité de toucher la base
dela société par les textes. Par ’archéologie, c’est peut-étre un peu différent.
I1 n’empéche que les sociétés du haut Moyen Age, comme toutes les sociétés,
peuvent étre étudiées dans leur ensemble, et pour moi je dirai que, d'une
certaine maniere, toute histoire est une histoire sociale, parce que toute
histoire est une histoire de la société qu'on envisage. Pour moi I'histoire
sociale ne se limite pas, comme on I'’entend souvent, a I’histoire du mou-
vement social, qui est une spécificité de 'histoire contemporaine, mais pas
non plus a I'histoire du travail, des classes populaires, des statuts sociaux,
etc. Je pense que l'histoire sociale envisage un moment historique, une
tranche chronologique dans son ensemble, dans I'’ensemble de la société.
C’est slir qu’aux périodes les plus hautes on a toujours plus d’'informations
sur le sommet de cette société que sur la base, ca ne fait pas de doute, mais

ca n'empéche pas de faire de I’histoire sociale.

Doncc’estun choix d’envisager toute histoire comme une histoiresociale,

y compris méme quand les sources ne vous y invitent pas spécialement ?

Je pense que cela vient un peu de ma formation : j’ai été formée a I'Ecole nor-
male supérieure de Saint-Cloud par Jean-Louis Biget (1937-2024), qui était
spécialiste, a la fois d’histoire urbaine, c’est-a-dire de la ville d’Albi sur le
long terme, mais aussi de beaucoup d’autres choses, et qui considérait qu'il
n'y avait pas d’autre histoire que I'histoire sociale. C’est quelque chose que

j’ai toujours gardé un petit peu au fond de ma mémoire, cette idée que faire



de I'histoire, c’est comprendre les sociétés anciennes, d'une maniere un peu
globale. Alors évidemment, on a des voies d’acces différentes. Moi j’ai com-
mencé 2 faire de I'histoire de I'Eglise, ce qui apparemment n’était pas trop
de I'histoire sociale. Mais bien slir que si, puisque ce que je faisais n’était pas
I'histoire de l'institution ecclésiastique mais I'histoire des personnes qui
incarnaient cette institution, qui 'instrumentalisaient, qui s’en servaient,
qui la construisaient, tout ce qu'on veut... donc les évéques en 'occurrence.
J'ai commencé comme spécialiste de I'épiscopat dans le monde germanique,
a un moment ou la société se transforme, c’est-a-dire au 10° siecle, et j’ai
envisagé la maniere dont, non pas I'épiscopat en tant qu'institution, mais
les évéques en tant que personnes ont, chacun de leur c6té, avec les moyens
qu’ils avaient, avec les affinités, les réseaux etc., construit un nouveau sys-
téeme en s’appuyant sur ce qui existait précédemment. Pour moi c’était évi-

demment une maniere de faire de I'histoire sociale.

Du coup c’est envisager la personne dans son milieu social, contrai-
rement a 'histoire des « grandes figures » Quelle est I'influence des

sciences sociales sur cette démarche ?

Bien sfir, cela vient aussi de ma formation. A 'ENS on faisait beaucoup
d’histoire - ca c’est slir ! — mais on faisait aussi des sciences sociales. J’ai
toujours beaucoup aimé ca. Je me suis d’ailleurs posé la question de savoir
si je ne ferais pas une double licence d’histoire et d’ethnologie, mais c’était
tres compliqué la ou j’étais. Donc j’ai fait plutot une double licence d’his-
toire et de géographie, mais la géographie étant ce qu'elle est devenue, il
y avait quand méme beaucoup de sociologie la-dedans et j’ai continué
a lire beaucoup de sciences sociales, ce qui sans aucun doute a formé ma
maniere de penser, et méme de penser les sociétés anciennes. Et c’est sir
que cette tendance a été renforcée par mon arrivée a Paris-I, puisque le
master que nous proposons aux étudiants dans le cadre de cette université
s’appelle « Histoire et anthropologie des sociétés médiévales et modernes ».
L'idée qu'on peut, voire qu'on doit - je ne sais pas si on doit, apres tout on

peut faire autrement — utiliser les outils des sciences sociales pour faire de



I'histoire médiévale, y compris de I'histoire du haut Moyen Age, est quelque
chose qui est bien évident ici, et que nous essayons d’enseigner a nos étu-
diants, puisque dans le cadre de ce master nous proposons aussi un cours
entier, obligatoire pour tout le monde, d’initiation a I’anthropologie et aux
sciences sociales. C’est moi qui suis en charge de ce cours, que j’ai partagé
avec Laurent Feller, jusqu’a I'année derniere et son départ a la retraite, et
maintenant avec Florian Mazel. L'idée, c’est quand méme de leur donner

quelques outils autres que ceux des historiens pour penser les sociétés.

Dans votre formation intellectuelle, y a-t-il des courants de 'anthropo-
logie ou des sciences sociales, ou des personnes, des auteurs, qui vous

ont particulierement influencée ?

La, j’aurai plus de mal a vous répondre. Je n’ai pas un esprit tres théorique
[rires], je ne serai pas capable de me rattacher particulierement a un courant
du point de vue de’anthropologie ou de la sociologie. ]'ai eu tendance plutét
a suivre les grands noms, les grandes figures, au fur et a mesure qu'elles se
manifestaient. Aujourd’hui, quelqu'un comme Philippe Descola, évidem-
ment, occupe le terrain, non seulement pour I'anthropologie, pour l'his-
toire de I'environnement, mais aussi pour les médiévistes, comme on l'a vu
avec le livre ou Jérome Baschet échange avec lui’, et on sait tres bien que
beaucoup de médiévistes échangent avec lui. Vous m’auriez posé la ques-
tion il y a quinze ans, je pense qu'on pouvait avoir lu Les Lances du crépuscule,
qui est un livre magnifique?, mais cela n’occupait pas la méme place, vous
voyez ce que je veux dire. J’ai plutot tendance a prendre, dans la bibliogra-
phie récente, les choses qui émergent comme étant les plus a méme de faire
réfléchir. Je pense que I'anthropologie, 'ethnologie, la sociologie, sont des
outils qui permettent de faire penser I'histoire sociale, mais qui n’apportent

pas de réponse, ¢a c’est sir.

Vous avez commencé a aborder les spécificités de I'histoire sociale du

Moyen Age entermes de sources. Commentverriez-vouslatransposition

1. Jérome Baschet, Corps et dmes. Une histoire de la personne au Moyen Age, Paris, Flammarion, 2016.
2. Philippe Descola, Les Lances du crépuscule : relations Jivaros. Haute-Amazonie, Paris, Plon, 1993.



de ces outils des sciences sociales au Moyen Age ? Et dans quelle mesure
I’histoire sociale du Moyen Age aurait-elle une particularité pour vous ?
Est-ce une dynamique qui devrait étre transversale et uniforme a toutes
les périodes historiques ? Comment contourne-t-on la contrainte des

sources meédiévales ?

Evidemment, c’est une contrainte. Je pense que pour contourner cette
contrainte, il faut réfléchir sur ce qui fait le lien social. Qu'est-ce qui fait le
lien social ? Alors entre les élites c’est « facile », car nous avons beaucoup
de documentation. Mais enfin le lien social existe aussi entre les élites et
les dépendants de ces élites, quel que soit le statut des personnes dépen-
dantes, celles qui sont en dessous. Il y a l1a quand méme un peu de docu-
mentation et, avec un peu de réflexion, on peut reconstruire a partir de ca.
Est-ce qu’il y a une spécificité ? Bien sir. Je pense que la grande spécificité
des sociétés médiévales, c’est le role que joue 'idéologie chrétienne, c’est la
place de I'Eglise. Ce qui vaut sans doute aussi pour les sociétés modernes
occidentales, mais c’est encore une autre question. En tout cas, pour les
sociétés médiévales, il est clair que 'idéologie chrétienne, surtout a partir
des Carolingiens, avant c’est un peu différent, et plus encore a partir du
11° siecle et de la réforme grégorienne - je ne vais pas recommencer le débat
[rires]® —, mais c’est évident que ce qui permet a une collectivité de se penser
comme une société, c’est I'Eglise. En fait, il n'y a pas de pensée de la société
en dehors de la pensée de I'Ecclesia. Ca, ce n'est pas moi qui I'ai démontré,
c’est plein de gens : Dominique logna-Prat, Florian Mazel, Michel Lauwers,

etc“. Je ne sais pas si ¢ca va de soi, mais c’est un élément tres important.

Le fait que de nouvelles thématiques apparaissent, comme celle de
Descola, est-ce que c’est facile deles transposer au Moyen Age ? Comment

fait-on ? Dans quel sens va le questionnement social dans ce cas-la : on

3. Voir récemment le dossier « Une questlon d’actualité : réforme grégorienne et périodisation

du Moyen Age », Le Moyen Age, t. CXXIX, n° 1, 2023, p. 75-213.

4. Dominique Iogna -Prat, La Maison Dieu : une histoire monumentale de I'Eglise au Moyen Age, v. 800-
v. 1200, Paris, Seuil, 2006 ; Id., Cité de Dieu, cité des hommes : 'Eglise et larchitecture de la société, Paris,

Presses universitaires de France 2016 ; Florian Mazel (dir.), Nouvelle histoire du Moyen Age, Paris,

Seuil, 2021.



trouve de nouveaux objets ou des clés pour répondre a des questions

quon se posait déja ?

Ce n'est pas facile de transposer, mais cela donne d’autres grilles de lecture.
En fait, on peut I'utiliser comme un outil pour prendre conscience de I’alté-
rité du monde médiéval, et particulierement du haut Moyen Age. Je ne me
prononcerai pas sur I'extréme fin du Moyen Age. Sur le haut Moyen Age, il
est assez clair pour moi, et je sais que tous les collegues ne sont pas d’ac-
cord la-dessus, mais pour moi c’est tres clair, que ces sociétés ne sont pas
du tout les ancétres des notres. On a le sentiment que c’est facile parce que
c’est chez nous. Non ! C’est aussi compliqué de comprendre la maniere
de penser, que ce soit de penser la société, de penser I'espace, de penser le
temps, que de penser ce qui se passe chez les Baruya de Godeliers. Si on ne
part pas de I'idée que c’est aussi différent de ce que nous connaissons, alors
je pense qu'on se ferme la possibilité de comprendre ces sociétés qui sont si

différentes des notres.

Cette discussion évoque le titre de cet ouvrage que vous avez codirigé, La

France avant la France®...

Ca, c’est une question tres compliquée. En réalité, dés qu'on commence a
écrire quelque chose pour un public plus large que nos collegues, voire que
nos étudiants, on tombe dans la difficulté qu'ont les éditeurs a produire autre
chose que de I'histoire de France. Aujourd’hui, on est un peu sauvé de cela
par la vogue du monde connecté et de la globalisation. Donc on peut éven-
tuellement leur vendre quelque chose sur le monde connecté. En revanche,
vendre autre chose que de I'histoire de France parait impossible, donc il faut
s'inscrire la-dedans. Quand on m’a contactée pour écrire le premier volume
de cette fameuse collection chez Belin, « L'Histoire de France » — c’est un
livre qui est déja ancien, et on a mis du temps a ’écrire —, j’ai commencé par

dire : « Moi, je refuse absolument d’écrire La France de Clovis a Charlemagne

5. Maurice Godelier, La Production des grands hommes : pouvoir et domination masculine chez les Baruya
de Nouvelle-Guinée, Paris, Fayard, 1982.

6. Genevieve Biihrer-Thierry, Charles Mériaux, La France avant la France : 481-888, Paris, Belin,
« Histoire de France », 2010.



[rires], ce n’est pas possible ! » Donc apres de longues négociations et grace a
Joél Cornette, qui a toujours’art de trouver des titres formidables, il m’a dit :
« Accepterais-tu La France avant la France ? », alors j’ai dit : « OK, allons-y. »
C’est lui, en fait, qui a trouvé le titre, ce n'est pas moi. Je ne me voyais pas
défendre l'idée de Clovis premier roi de France, ou bien Charlemagne... cela
n’a pas de sens, on est bien d’accord, puisque ce qu'on essaie de démontrer
1a, c’est que la France en tant que telle n'existe pas. Mais ¢a, c’est une autre
question, qui est moins une question d’histoire sociale qu'une histoire de
I’Etat, une histoire politique, une histoire qui est liée au territoire. C'est-a-
dire qu'en fait, quand on a dit aux éditeurs : « C'est quoi pour vous l'his-
toire de France ? Vous voulez qu'on s’arréte ou ? Qu'est-ce quon fait du
Luxembourg ?, etc. », ils nous ont répondu : « Evidemment, c’est la France
dans ses limites actuelles. » Comme si les limites actuelles avaient un quel-
conque rapport avec ce que pouvait étre le royaume des Francs ! Donc'idée
qu'au départ était la Gaule puis les Mérovingiens et qu'ensuite on arrive
tout naturellement au royaume de France... évidemment, c’est ce que I'on a
enseigné pendant des siecles a tous les niveaux du cursus, ca me parait com-
pletement faux et en méme temps ca vient d'une historiographie qui est tres
propre a la France : moi qui connais bien I’Allemagne, je vois tres bien que
ca ne marche pas du tout de la méme facon. La France, c’est d’abord un ter-
ritoire. Et les gens qui sont dessus, ce n’est pas tres grave. Comme s’il y avait
une France géographique éternelle, remplie par des couches de populations
différentes: d’abord il y a les Gaulois, puis les Romains, puis les Francs, tout
cela n'est pas grave, la France reste la, comme un cadre. On voit bien que
cela vient de cette historiographie du 19° siecle : Le Tableau de la France” de
Jules Michelet (1798-1874), en ouverture, qui est magnifique comme tout ce
qu'écrit Michelet. Il ne faudrait plus en étre la, mais on n’arrive pas a s’en
sortir. Et bien entendu, tout cela est lié a la question « Qu'est-ce que c’est
qu'étre Francais ? » et au droit du sol, qui est tres particulier a la France : en
Europe, il n'y a pas partout le droit du sol. On est francais parce qu'on est

né en France, mais pour les Allemands, par exemple, ce n'est pas évident

7. Jules Michelet, Tableau de la France : géographie physique, politique et morale, Paris, Lacroix, 1875.



du tout : ils ne peuvent pas considérer que I’Allemagne existe de toute éter-
nité dans le méme cadre géographique, puisqu’ils savent tres bien qu'elle
n'existe pas depuis tres longtemps, et qu'en plus le cadre est extrémement

fluctuant.

Donc ¢a, évidemment, ¢ca a un impact sur ce qu'on pense de I'histoire sociale,
puisque en fait notre histoire, historiographiquement parlant, I’histoire de
France, c’est une histoire politique avant d’étre une histoire sociale, c’est une
histoire de I'Etat, des institutions. Et c’est dans un deuxiéme temps qu'on
va s’intéresser a I'histoire que les premiers spécialistes d’histoire sociale
appellent « sociale », qui est plus 'histoire des couches populaires en réalité,
mais aussi I’histoire des statuts sociaux. Je pense que les modernistes, qui
travaillaient sur les ordres de noblesse, etc., considéraient qu’ils faisaient

de I'histoire sociale... j'imagine [rires].

A partir de quand situeriez-vous ce moment ou l'on se revendique de

I’histoire sociale ?

Je pense que c’est avec les Annales, c’est-a-dire les années de I'entre-deux-
guerres. Pour les médiévistes, le pere de I'histoire sociale, c’est quand méme
Marc Bloch (1886-194 4), mais il ne fait pas que de I'histoire sociale, c’est vrai.
La Société féodale de Marc Bloch?, je pense que c’est quand méme le premier

livre d’histoire sociale, le premier livre d’histoire de la société médiévale.

Par exemple, vous parliez de I’Allemagne, quelle place y verriez-vous a

I’histoire sociale ?

C’est difficile d’en parler de maniere globale. En Allemagne, je dirai que ce
qui est caractéristique de I’histoire sociale, c’est la tres grande influence de
la sociologie, et aussi des éléments théoriques. Les Allemands écrivent une
histoire que je dirais plus théorique que la ndtre, ce qui la rend plus difficile
d’acces pour le grand public. Et d’ailleurs il y a fort peu de livres accessibles,
on vend beaucoup moins de livres d’histoire au grand public en Allemagne

qu'en France, ou c’est un marché énorme. En Allemagne, ¢ca commence a

8. Marc Bloch, La Société féodale, Paris, Albin Michel, « L'Evolution de ’humanité »1939-1940.



venir un petit peu, mais ce n'est pas ca qui remplit les rayons des librai-
ries. Il y a cet aspect théorique, et beaucoup d’influence du linguistic turn.
Pour parler de ce que je connais, c’est-a-dire des collegues qui travaillent
dans le méme créneau chronologique que moi, plutét le haut Moyen Age,
les Ottoniens, etc., quelqu'un comme Gerd Althoff®, par exemple, écrit des
livres qui font une place tres large a la communication politique, au sys-
teme des signes, aux rituels, a des choses comme ca dont on ne sait pas tres
bien a quel point ca entre dans 'histoire sociale. Alors évidemment ce sont
des éléments qui jouent un grand réle dans 'organisation de la société. On
peut aussi se poser la question de savoir si tous les travaux de prosopogra-
phie qui sont faits a partir des Liber vitae, dont les Allemands se sont fait
une spécialité, c’est de I'histoire sociale ? A partir du moment o1 on peut
reconstituer des réseaux, moije pense que oui. Mais tout dépend de ce qu'on
en fait. Il ya quand méme un poids de I'histoire institutionnelle qui est tres
fort et aussi, comme je le disais, un poids de la théorie qui est aussi tres fort.
Bien siir qu’ils font de I'histoire sociale, c’est obligé, mais je ne suis pas siire

qu’ils se réclament de ¢a en fait.

Et dans d’autres pays, qu'est-ce que vous verriez comme spécificité de

I’histoire sociale ?

Pour le haut Moyen Age, par exemple, les Italiens sont de magnifiques
représentants de I'histoire sociale, mais pour une raison bien simple, c’est
qu’ils ont cent fois plus de documentation que nous. La ou on a dix chartes,
ils en ont mille. Donc, évidemment, a partir d'un matériau comme celui-la,
on peut faire de I'histoire sociale et méme descendre assez profondément,
presque des le 8°siecle. Ca fait une grande différence. Cela étant, j’avoue que
je connais moins bien les anglophones, et pas du tout les Espagnols. La, c’est
pour moi une terra totalement incognita, mais comme vous le savez, le haut
9. Gerd Althoff, Verwandte, Freunde und Getreue. Zum politischen Stellenwert der Gruppenbindungen
im fritheren Mittelalter, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1990 ; Id., Amicitiae und
Pacta. Biindnis, Einung, Politik und Gebetsgedenken im beginnenden 10. Jahrhundert, Hahn, Hannover,
1992 ; Id., Die Macht der Rituale. Symbolik und Herrschaft im Mittelalter, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, 20173 ; Id., Inszenierte Herrschaft. Geschichtsschreibung und politisches Handeln im

Mittelalter, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 20073 ; Id., Kontrolle der Macht. Formen
und Regeln politischer Beratung im Mittelalter, Darmstadt, Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 2016.



Moyen Age en Espagne c’est un peu compliqué. Les Wisigoths sont considé-
rés comme de I'histoire ancienne, et par ailleurs ils ont une documentation
qui n’aide pas a faire de I'histoire sociale : il n'y a presque pas de chartes, il
y a surtout des conciles et des lois, donc faire de I'histoire sociale avec cela
c’est vraiment tres difficile. Ensuite, a partir de 711, le monde musulman
est un autre monde, qui échappe aux spécialistes d’histoire occidentale,
et le nord de I'Espagne n'offre pas de documentation tres épaisse avant le
10° siecle. En revanche, la documentation catalane, qui est bien connue, est
magnifique. Pierre Bonnassie (1932-2005) est un grand spécialiste d’his-
toire sociale des périodes hautes, mais parce qu’il a de la documentation :

quand on a des milliers de chartes, on peut faire quelque chose.
L'aspect quantitatif ressort dans vos propos...

Quantitatif, c’est peut-étre beaucoup dire. Mais enfin, s’il n'y a pas de maté-

riaux, c’est quand méme beaucoup plus difficile.

Avez-vous vu une autre inflexion historiographique dans I'histoire

sociale depuis les Annales ?

Je ne suis pas stire qu'il y ait eu des bouleversements trés importants. Par
exemple, I'impact du structuralisme, qui est énorme dans les années 1950-
1960 dans les sciences sociales, j’ai le sentiment que cela n'impacte pas tant
que ca les médiévistes. C’est peut-€étre différent pour les contemporanéistes,
je n’en sais rien. Il y a bien quelques amateurs, mais globalement je n’ai pas
le sentiment que cela a joué un rdle si important. L'étude des réseaux, ca ce
sont les humanités numeériques, je dirais que le tournant est 1a, et il est assez
récent. Le tournant que 'on prend actuellement, c’est en effet 1a possibilité
d’utiliser toutes sortes d’outils numériques, plus extraordinaires les uns que
les autres, pour faire des expérimentations en histoire sociale. Alors sur les
réseaux bien slir, mais aussi la possibilité de la fouille de données : le projet
ANR (Agence nationale de la recherche) sur Notre-Dame de Paris™, c’est de

I'histoire sociale et pas du tout de I'histoire ecclésiastique. Quand on dit

10. Pierre Bonnassie, La Catalogne du milieu du X* siécle a la fin du XI* siécle : croissance et mutations d’une
société, Toulouse, Association des publications de l'université de Toulouse-Le Mirail, 1975-1976.
11. « e-NDP - Notre-Dame et son cloitre », Hypotheéses, 2022, <https://endp.hypotheses.org/>.


https://endp.hypotheses.org/

« Notre-Dame », tout le monde pense qu'on va s’occuper de 'évéque et des
chanoines, mais la documentation donne aussi a voir la société parisienne
de la fin du Moyen Age, avec des possibilités d’interrogation de ces fameux
registres des chanoines qui sont extraordinaires, puisqu'on ne pourrait pas
faire cette recherche a la main, enfin si, on pourrait, mais ¢a prendrait énor-

mément de temps.

Quels changements cette approche numeérique peut-elle apporter a

I’histoire sociale ?

Elle permet évidemment de saisir un matériau beaucoup plus important.
Cela étant, je pense qu’il faut faire aussi attention aux dangers que repre-
sente cette masse documentaire. Ce n'est pas parce quon a des outils qui
permettent de les interroger qu'on est capable de poser les bonnes ques-
tions. Le probleme est 1a. Pour faire de I’histoire sociale, ou autre, il faut étre
capable de poser la bonne question a sa documentation. L'outil ne pose pas
de bonne ou de mauvaise question. Il pose la question qu'on lui demande
de poser. C’est pour cela que je crains qu'il puisse y avoir une fuite en avant,
notamment sur le quantitatif. Les données quantitatives, qui sont des don-
nées tres importantes en histoire sociale, évidemment, ne sont jamais qu'un
instrument. Apres il faut les interpréter, car la donnée en elle-méme ne dit
rien du tout. C’est ce qu'on apprend des sociologues : c’est bien de faire de la
statistique, mais la statistique ne nous dit rien qu'il ne faille interpréter. La

est la difficulté : dans 'interprétation.
Quel avenir pour 'histoire sociale en dehors du numérique ?

Je pense que la demande sociale qui est adressée aujourd’hui aux historiens
est quand méme aussi de comprendre la société. L'idée quon comprend
mieux la société d’aujourd’hui parce qu'on connait les sociétés d’hier n’est
pas forcément tres évidente, je I'avoue, mais il est clair que cela répond cer-
tainement a une forme de demande. L'autre demande — mais je ne sais pas
a quel point c’est une demande ou si elle est sans cesse réactivée par les édi-
teurs — porte évidemment sur la biographie. Est-ce que la biographie c’est de

I'histoire sociale ? C’est une vraie question. Je pense que dans ma carriere



j’ai dG refuser au moins a trois ou quatre reprises d’écrire un autre livre sur
Charlemagne. Il y en a déja dix, dans diverses langues... Et chaque fois que
j’ai proposé quelque chose d’autre, qui soit plus intéressant, qui soit plus...
qui ne soit pas...on me dit: « Ah oui, mais non, ¢a n'intéresse pas » Ca ne veut
rien dire, c’est juste qu'on considere qu'on peut mieux vendre Charlemagne
que n'importe quoi d’autre, sur 'histoire des femmes par exemple. Donc
la question est : la biographie est-elle de I'histoire sociale ? D’'une certaine
maniere oui, puisque s’intéresser a la place d'un individu, I'impact qu’il a eu
sur la société, c’est évident si c’est un roi, si c’est un pape. Mais enfin on ne
peut quand méme pas en rester la. C’est un peu réducteur. Et moi, je crains
qu'on ne cesse de produire des choses comme ¢a : des biographies qui par-
fois sont des prétextes a parler de la société qui entoure le personnage, et
quand c’est ¢a, c’est tres bien. Mais ¢a continue a promouvoir I'idée qu'ily a
des grands hommes et qu’ils changent le cours de I'histoire. Comme disait
Bertold Brecht : « Qui était sur le champ de bataille ? Ou était le cuisinier™ ? »
Evidemment que c’est important d’avoir la capacité a descendre d’au moins
un cran, voire de plusieurs crans, par rapport a ces personnages « qui ont fait
I'histoire » Alors on leur propose autre chose, mais non, il n’y a rien a faire,

ils ne peuvent pas se passer de Napoléon, de Charlemagne, de Saint Louis.

Quelle place pour une approche d’histoire sociale des femmes et/ou du

genre ?

Je pense que j’ai davantage été reconnue comme spécialiste d’histoire

sociale dans mes travaux sur 'histoire des femmes que dans mes travaux

12. « Qui a construit Thebes aux sept portes ? / Dans les livres, on donne les noms des Rois. /
Les Rois ont-ils trainé les blocs de pierre ? / Babylone, plusieurs fois détruite, / Qui tant de fois
I'a reconstruite ? Dans quelles maisons / De Lima la dorée logerent les ouvriers du batiment ? /
Quand la Muraille de Chine fut terminée, / Ou allérent ce soir-la les magcons ? Rome la grande /
Est pleine d’arcs de triomphe. Qui les érigea ? De qui / Les Césars ont-ils triomphé ? Byzance la
tant chantée./ N’avait-elle que des palais / Pour les habitants ? Méme en la légendaire Atlantide /
Hurlant dans cette nuit ou la mer I'engloutit, / Ceux qui se noyaient voulaient leurs esclaves. / Le
jeune Alexandre conquit les Indes. / Tout seul ? / César vainquit les Gaulois. / N'avait-il pas a ses
c6tés au moins un cuisinier ? / Quand sa flotte fut coulée, Philippe d’Espagne / Pleura. Personne
d’autre ne pleurait ? / Frédéric II gagna la Guerre de Sept ans. / Qui, a part lui, était gagnant ? /
A chaque page une victoire. / Qui cuisinait les festins ? / Tous les dix ans un grand homme. / Les
frais, qui les payait ? / Autant de récits, / Autant de questions », Bertolt Brecht, Questions que se
pose un ouvrier qui lit [1935], dans Berthold Brecht, Histoires dAlmanach, Paris, Editions de L'Arche,

1983.



sur I'histoire des évéques. Evidlemment, on n'est pas au méme niveau de la
société, méme siles femmes que j’ai étudiées sont aussi des femmes de 1'élite,
parce que je n’ai guere eu acces aux autres, il faut bien le dire. C’est tres dif-
ficile, méme si ce n'est pas impossible. Donc je pense que 1a, c’est en effet un
créneau qui se développe, et qui se développe en lien avec la demande sociale
dont je parlais. Je pense que la société d’aujourd’hui est tres désireuse de
réfléchir et de comprendre la place des femmes dans les sociétés anciennes,
comme dans notre société. Et la, je ne dirais pas qu'il y a une si grande alté-
rité, au sens ou un tres grand nombre d’éléments qui régissent les rapports
de genre, y compris dans notre société, viennent d’extrémement loin, parce
qu’ils sont imprégnés de I'idéologie chrétienne. On ne se débarrasse pas
comme c¢a de deux mille ans d’'idéologie judéo-chrétienne ! Donc 13, je dirai
non pas que c’est la méme société, évidemment c’est tres différent, mais qu'il
yades éléments surla maniere dont on peut penser la place des femmes dans
la société quiviennent de tres loin, contre lesquels les féministes combattent
depuis qu'elles existent, c’est-a-dire depuis plus d'un siecle maintenant. Et
comprendre d’ou ¢a vient est déja un élément. C’est ce que disait Georges
Duby (1919-1996) dans la conclusion de son livre Le Chevalier, la femme et le
prétre : « J’ai écrit ce livre sur le mariage, mais ce mariage chrétien c’est le
mien®. » C’est un vieux livre maintenant : on n’en est plus completement la,

mais il n'empéche, la référence est celle-la.
Qu’est-ce que c’est une société au Moyen Age ? Qu'est-ce qui fait société ?

C’est une question tres difficile ! Si on était dans I'historiographie ancienne,
on dirait qu'il n'y a pas de société médiévale, parce qu'une société c’est un
ensemble d’individus (définition d’Emile Durkheim) et que donc comme il
n'y a pas d'individualité dans le haut Moyen Age, il n'y a pas de société. Moi,
je pense que bien siir il y a des sociétés, a toute époque de I'histoire, et méme
avant 'histoire, comme dirait Alain Testart'. Il y a bien siir des sociétés qui

se définissent par les liens que les hommes et les femmes entretiennent les

13. Georges Duby, Le Chevalier, la femme et le prétre : le mariage dans la France féodale, Paris, Hachette,
1981.
14. Alain Testart, Avant 'Histoire. Lévolution des sociétés, de Lascaux a Carnac, Paris, Gallimard, 2012.



uns avec les autres. Qui sont a la fois des liens horizontaux et des liens verti-
caux, c'est-a-dire des liens de dépendance et des liens de solidarité. C’est ca
qui fait la société et c’est ce qu'il faut que l'on arrive a explorer avec la docu-
mentation qu'on a. Et puis il y a toute I'idéologie qui impregne cette société :
la fameuse caritas d’Anita Guerreau-Jalabert’s, dont on peut douter qu'elle
ait imprégné vraiment la société médiévale de maniere générale mais qui
en tout cas est I'objectif, I'idéal, le point d’arrivée : la société fraternelle des
chrétiens. Quand on regarde la documentation, on voit a quel point cette
société est tres peu fraternelle, mais ni plus ni moins que la nétre, je le crains.
Et donc je pense qu'il faut articuler ces deux niveaux : les liens entre les per-
sonnes et I'idéologie qui baigne tout cela, qui joue un réle évidemment tres
important parce que c’est cette idéologie qui légitime la loi, qui 1égitime ce
qu'on a le droit de faire et ce qu'on n’a pas le droit de faire. On n’a pas le droit
d’épouser sa cousine germaine, ou issue de germains, au quatriéme degré ou
cinquieme voir au huitieme degré, et pourquoi ? Je pense que c’est ¢ca qu'il
faut essayer de comprendre comme une sorte de tout global. Ce n’est pas
facile. Les études ponctuelles, ca ne peut étre que ca. Il y a des livres sur les
sociétés du haut Moyen Age, notamment celui de Régine Le Jan qui est de
loin le meilleur a mon avis, qui est a mon sens une des meilleures visions
globales de ce que peut &tre la société du haut Moyen Age®. Elle, elle dit « la »
société du haut Moyen Age, moi je ne dis jamais « la » société, mais « les »
sociétés du haut Moyen Age, parce que je pense que la société du duché de
Capoue-Bénévent, celle des Bavarois, celle de la région parisienne, ce n'est
pas la méme chose. Sans doute les liens ne sont institutionnellement pas
si différents, il y a partout des seigneurs et des vassaux, des paysans et des
guerriers. Il n'empéche, durant le haut Moyen Age, il n’y a pas une société
mais des sociétés qui sont éventuellement assez différentes, méme si elles

reposent sur les mémes bases.

15. Anita Guerreau-Jalabert, « Spiritus et caritas. Le baptéme dans la société médiévale », dans
Francgoise Héritier, Elisabeth Copet-Rougier (dir.), La Parenté spirituelle, Paris-Bale, Editions des
Archives contemporaines, 1995, p. 133-203.

16. Régine Le Jan, La Société au haut Moyen Age, Armand Colin, Paris, 2003.



