Strathese
ISSN : 2491-8490

STRATHESE &%

2|2015
Frontieres

Frontiere geographique et construction des
genres chez les Mohawks d’Amérique du
Nord : la réalisation du sujet a travers les
actions materialisées

Geographical Border and Genders Production in the North American
Mohawks: Subjects Fulfillment in Materials Actions

Gilles Grienenberger

@ https://www.ouvroir.fr/strathese/index.php?id=199

DOI: 10.57086/strathese.199

Référence électronique

Gilles Grienenberger, « Frontiére géographique et construction des genres chez
les Mohawks d’Amérique du Nord : la réalisation du sujet a travers les actions
matérialisées », Strathése [En ligne], 2 | 2015, mis en ligne le 01 septembre 2015,
consulté le 09 novembre 2024. URL : https://www.ouvroir.fr/strathese/index.php?
id=199

Droits d'auteur

Licence Creative Commons - Attribution - Partage dans les méme conditions 4.0
International (CC BY-SA 4.0)


https://www.ouvroir.fr/strathese/index.php?id=199

Frontiere geographique et construction des
genres chez les Mohawks d’Amérique du
Nord : la réalisation du sujet a travers les
actions mateérialisées

Geographical Border and Genders Production in the North American
Mohawks: Subjects Fulfillment in Materials Actions

Gilles Grienenberger

PLAN

Sujet, espace et « Orenda » : une anthropologie de l'action
Espace contraint, espace féminin

Lhomme : passeur de frontieres

Conclusion

TEXTE

« Le territoire est l'affaire des
femmes, des enfants et des
vieux. Les hommes doivent
partir, prendre la route,
traverser les frontieres et
gagner leur vie loin d’ici. Cest
comme ¢a, un homme qui reste
dans le territoire commence a
boire et a faire des Dbétises.
Nous sommes forts et
vigoureuy, il nous faut partir et
voyager pour canaliser notre
énergie. Les hommes ne
doivent revenir ici quen fin

1

de vie'. »

1 Lespace est un enjeu majeur dans le vecu et la constitution d'un
groupe, quil soit nomade ou sédentaire (Bernus, 1999), le « terri-



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

toire » et la « frontieére » participent pleinement a I'élaboration d’'une
sociéte et des personnes qui en sont membres.

Le propos de cet article concerne précisément le lien étroit qui opere
entre le sujet mohawk et le territoire/frontiere pour produire
femmes et hommes, enfants et « ainés ». La problématique de la
subjectivation entame la compréhension dune société et d'une
culture dans sa chair la plus intime. Se demander « comment on
devient ? » interroge 'ensemble des mécanismes qua une société, et
une culture, pour se déployer. Il s'agit de mettre au jour ce qui fait la
personne dans une perspective existentielle a partir d'une analyse
anthropologique : ainsi nous abordons un champ tres large qui va des
attitudes aux gotts et qui tache de comprendre non pas uniquement
ce qui fait sens dans une société, mais ce qui « est » pour elle.
Comment se reéalise-t-elle en produisant de la personne, des pensées
et des objets qui sarticulent entre eux pour donner un ensemble
complexe que l'on qualifie par des termes étroits comme « société »,
« culture », « traditions » ?

Le peuple mohawk, qui fait 'objet de cette étude, est I'une des six
nations composant lillustre, et presque homérique, Confédération
iroquoise. La réflexion de cet article est le produit d'un travail ethno-
graphique reéalisé dans la réserve mohawk de Kahnawake au Québec.
Cette communauté est installée sur les bords du Saint-Laurent, en
face de Montréal depuis la fin du 17¢ siecle. Les groupes iroquois sont
disséminés entre les Etats-Unis et le Canada regroupés principale-
ment a l'intérieur de territoires aux contours physiques et juridiques
encadrés par la Loi sur les Indiens. La colonisation a profondément
ébranlé le mode de vie de ces populations qui semblent vivre désor-
mais dans un environnement matériel et culturel nord-américain.
Rien visuellement ne parait distinguer la réserve de Kahnawake des
villages de la Province du Québec ou des Etats américains environ-
nants. A la perte de l'indépendance se sont agréges d'autres phéno-
menes tels que la décomposition partielle des regles de parenté,
lintroduction de la propriété privee, etc. Et pourtant, I'ethnographe
est tres vite marqué par la force de tempérament de ces Mohawks,
femmes et hommes, qui bien que se mouvant dans une matérialité
nord-américaine n'en demeurent pas moins farouchement iroquois.
Or, le rapport que ce peuple cultive avec son territoire et la frontiere
constitue un point d’ancrage solide pour la préservation de son



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

« mode d’étre, de penser et d'agir », notamment parce qu'il permet la
pérennisation de la production des sujets tels qu'elle est envisagée
par les canons culturels de cette population. Cest en s'inscrivant
dans lespace et dans une temporalite que le sujet s’accomplit.
Lespace iroquois est territorialisé, c'est-a-dire délimité et balisé. Le
« pays » mohawk constituait 'ancienne « Porte de I'Est » de la Ligue
des Cinq Nations, qui était 'extrémité Est du territoire de la Confédeé-
ration. Néanmoins, si les frontieres ont changg, si les espaces ne sont
plus les mémes, l'articulation entre les Mohawks et leurs frontiéres
demeure une constante. S'il ne s’agit plus pour les hommes d'étre les
sentinelles de la Confédération, ils agissent et se déplacent en
conformité avec ce quexige leur genre. De méme qu'on ne voit que
peu de femmes cultiver les jardins autour des villages, pour autant
elles demeurent femmes parce quelles ont intégré une hexis de
I'espace qui est sans équivoque.

Deés lors, on peut se demander comment ce rapport a l'espace
continue de fournir un socle solide pour la production des sujets et
des genres en dépit des changements consécutifs a la colonisation ?

Lanalyse qui sera faite ici portera sur la personne adulte et se décli-
nera en trois points : en premier lieu, il sera question de la notion
iroquoise d’Orenda qui sous-tend le sujet dans son essence et son
action. Ensuite, I'analyse portera sur le rapport conjoint qui unit la
femme adulte au territoire et a la frontiére. Dans un troisiéme point,
l'attention se fixera autour des cadres spatiaux a travers lesquels le
genre masculin émerge.

Sujet, espace et « Orenda » : une
anthropologie de 'action

La personne iroquoise trouve son principe d’individuation dans son
Orenda. Cest une force qui donne son orientation a l'existence et qui
permet la réalisation de chaque élément, hommes, animaux ou
inanimés. Cest I'Orenda qui fait croitre le mais et les enfants,
c'est I'Orenda qui fait voler les oiseaux ou monter les fleurs (Driving,
Hawk, 1995). Hewitt (Hewitt, 1902) définit cette entité comme énergie
spirituelle qui donne vie a chaque élément qui le possede. Cette force
est la condition primordiale d'existence, le noyau essentiel du vivant :



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

« Nous sommes ce que nous sommes parce que notre Orenda fait
cela de nous. Si ton Orenda s’en va, tu es mort. Ton coeur ne bat plus
et tu n'es plus rien? ». Il est a la fois le principe qui oriente la
personne et le résultat de cette orientation. En ce sens, I'Orenda
implique une temporalité simultanée puisqu'il est autant I'énergie du
départ que l'acte abouti, I'€tre fini. S'il donne une orientation aux
actions, celles-ci sont libres de modifier le monde a leur maniére.
Ainsi I'Orenda est autant fatalité et destin que liberté et contingence.
Il unit dans la personne ces paradoxes et donne a I'existence toute sa
nuance. Des lors, le monde est composé d'étres en actions qui ne sont
pas finis, a la fois déterminés et libres. Le principe vital est un mouve-
ment a travers lequel la chose finie est en méme temps sa genese
incomplete, mais parfaite parce que vouée a s'accomplir. Ainsi chaque
élément du vivant contient sa cause et agit en propre. Or, C'est par les
pratiques que I'Orenda se réalise et que le sujet émerge du néant.
Grace a laction le sujet se géneére lui-méme et se manifeste au
monde. Les actes donnent au sujet la possibilité de se réaliser faisant
du corps l'élément matériel qui accomplit I'Orenda. L'Orenda est le
départ et la fin de l'action. Le dunamis et I'entelecheia d'Aristote 3,
lintention « puissante » et l'objectif. Le sujet se construit dans un
principe actif qui associe son Orenda au corps pour reéaliser sa tota-
lité, sa nature individuelle et irréductible. Ainsi il revient a I'ethno-
graphe de considérer cette société a 'aune de ce qu'elle déploie dans
le réel ou I'imaginaire.

Accorder la primeur a une analyse symbolique reviendrait a nier ou
au moins a minimiser le caractere fondamental de I'« étre au monde »
dans son action et dans la modification qu'il apporte au monde et a
lui-méme. 11 convient alors de ne pas analyser la société, les rituels,
les comportements humains comme on le ferait avec un systeme de
significations. La culture est certes un systéeme de sens mais pas
uniquement. Elle prend corps dans le monde et le transforme. On ne
peut, par exemple, circonscrire le rituel a une simple « dialectique
liturgique », qui ferait de l'ethnologue l'interprete de ce langage. Le
cérémoniel s'inscrit comme interface entre le « réel » et le spirituel
avec l'intention d’agir sur ces deux domaines. Le symbolique contenu
dans les enchainements cultuels renforce la performance des actes.
Chaque geste, s'il a un sens que l'on peut interpréter, doit modifier le
monde, préserver la communauté, convaincre la ou les divinités. Il a



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

10

un écho qui résonne a travers l'univers. Ainsi il nous revient de
comprendre en quoi il modifie la matiere et les pensées. Le collectif
« Matiere a penser » propose une analyse du sujet a partir de l'incor-
poration de conduites sensori-motrices étayées par I'environnement
matériel (Julien, Rosselin, 2005). Jean-Pierre Warnier a mis l'accent,
dans ces travaux, sur larticulation entre culture matérielle et
pratiques subjectivantes pointant les limites d'une compréhension
axeée uniquement sur le discursif et le symbolique (Warnier, 1999),
(Bayart et al., 2004). On ne peut pas, par exemple, borner I'analyse de
la décapitation d’'un roi a ses aspects figuratifs, sans quoi nous risque-
rions d'évacuer du fait toute son ampleur phénoménale. De méme
qu’il n'est pas possible de réduire le monarque a l'incarnation d’'un
pouvoir, parce qu’il est le titre en action dans sa singularité, préparé
tout au long de sa vie a intégrer les habitus de sa fonction a travers un
processus de subjectivation propre. Il fait donc corps avec le logos,
capable de faire et de défaire la loi. En ce sens, il est le

phronimos aristotélicien 4,

Cest donc au regard de cette position épistémologique que nous
devons interpréter les mobilités et les pratiques des Mohawks,
prenant en compte le caractere hautement subjectivant de I'Orenda.

L'Orenda implique une action créatrice faisant du mouvement un
fondement de l'existence. Cette force s'integre entierement dans les
processus de subjectivation parce qu'elle en justifie, explicitement ou
non, les fondements. Cest par ailleurs a partir de cette entité spiri-
tuelle que I'on peut comprendre les fonctions de la mobilité dans les
classifications des éléments du vivant (Blanchard, 1980). Le rapport a
l'espace et a la frontiere, au regard de ce quest 'Orenda, donne aux
Mohawks les moyens de performer et de valider les genres. Nous
allons donc nous pencher sur cette question en serrant au plus pres
les attitudes et leurs liens avec la culture matérielle.

Espace contraint, espace féminin

Gynéceée, confinement, contraintes sont des termes auxquels le genre
féminin est souvent renvoyé. Un espace de relégation dans lequel
la femme/mere Iehonteri : ios exerce ses habitus liés a une maternité
domestique. Le titre de ce passage ne veut pas évoquer lidée d'une
mise a I'écart de la femme. La domesticité iroquoise, qui rime certes



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

11

avec la condition féminine et la maternité, est une domesticité de
controle et de sagesse, de raison et de tempérance : le cerveau est
l'organe féminin, la raison est vertu de femme. Lespace dans lequel la
femme mohawk est contrainte n'est pas une prison, sa situation une
incarcération. Le territoire matrice de vie place la femme dans le
champ du pur. La femme ne se situe pas dans le registre de la pollu-
tion ou d'une humanité imparfaite mais bien au contraire, elle est
fierté de la nation, conservatrice de la morale.

Lessence de la femme passe par un rapport étroit, pas seulement
métaphorique, avec le territoire. Si elle est mythologiquement liée
a la Terre Mére Istanhahagam, elle agit de sorte a honorer ce lien
celeste qui 'unit naturellement par son Orenda et son corps au terri-
toire pourvoyeur de vie. Lhorticulture participait a la « fabrication »
du genre féminin jusquau début du 20°¢ siecle : manipulation des
outils, portage des enfants, travail de la terre, cueillette. La condition
féminine se déployait dans les pratiques horticoles et le travail de la
terre. Aujourd’hui cette activité a largement laissé la place a la diver-
sité professionnelle : comme nombre de mes interlocutrices, les
femmes mohawks sont chefs de bande, professeurs, médecins, meres
au foyer, vendeuses, avocates, directrice de centre culturel, etc.
Néanmoins, toutes ont une pratique de l'espace qui ne dément
pas leur Orenda, demeurant au possible dans la localité et dans
I'enclos sacré du territoire. La législation du « statut d'indien »,
formulée par le Conseil de Bande, exclut toute personne mariée avec
un « non indien » s'installant a I'extérieur de la réserve. Ce critere de
domiciliation met au ban de nombreuses femmes qui ont établi
demeure hors de Kahnawake laissant peu de chance a un éventuel
retour. Méme si cette loi ne procéde pas de la « tradition », car
émanant d’une institution dite « progressiste® », elle sinsére dans
une logique de I'espace qui contraint les Mohawks a « réfléchir a deux
fois » avant délire domicile au-dela de la frontiére territoriale. Lune
de mes interlocutrices X s’est retrouvée dans cette situation privée de
sa citoyenneté mohawk apres un mariage avec un Quebécois. Je lai
rencontrée alors quelle tentait de négocier avec le Conseil de Bande
son retour dans la réserve apres son divorce. Elle m'a confié son
désespoir sur le chemin du retour vers Montreéal, s’irritant qu'une
Mohawk puisse avoir son statut mis en balance contre la liberté de
résidence. Le territoire est vu et vécu (si ce n'est explicitement, au



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

12

moins implicitement) comme une Longue-Maison collective. Le lien
au local est donc tres étroit impliquant aussi une approche énerge-
tique qui répond a des considérations spirituelles. Les pratiques
sindexent sur 'administration des fluides vitaux qui parcourent ou
occupent ces espaces. Les processus sociaux et économiques
rendent compte d'un systeme dynamique dans lequel chaque élément
est disposé avec congruence pour maintenir un savant équilibre des
forces vitales dans leurs mobilités. La loi sur le statut prend donc
partiellement appui sur ces considérations spatiales méme si elle
constitue dans son ensemble une entorse aux libertés de mouve-
ments des Iroquois. Toujours est-il quelle renforce indubitablement
le lien qui unit la femme au « domicile collectif ». On pourrait encore
avancer que mon interlocutrice amplifie son statut « d’étrangere » en
franchissant quotidiennement la frontiére, mobilisant par la des
pratiques de l'espace qui définissent le genre masculin. U'administra-
tion des déplacements ne correspond pas uniquement a des criteres
d’identification des genres, mais répond a des nécessités de gestion
des essences du vivant. En respectant les regles de mobilité, les
personnes performent leur genre tout en assurant le transit et la
conservation des fluides vitaux. La femme mohawk est responsable
du foyer et de sa bonne gestion. Elle doit tirer, si possible, ses revenus
du local du fait de son lien privilégié avec la terre. Elle doit tempérer
les ardeurs belliqueuses des hommes de passage dans le village.

Les « modes d'étre » contemporains peuvent témoigner de cette
logique atténuant les conséquences de la colonisation et l'effectivité
de la rupture avec des pratiques précoloniales. Bien que traduisant
limbroglio  culturel et  politique qui  caractérise la
réserve laurentienne,

Christine Zacharie Deom, chef de bande, avocate, catholique, cultive
des pratiques de soi sur soi qui la conforme aux canons culturels de
son peuple. Le controle drastique de sa mise comme de ses postures,
son langage compasse, rendent compte de cette fonction d’autorité
morale que doivent exercer la femme et la mere dans le « foyer ». Elle
occupe sa fonction de chef de bande tout en assurant la défense, sur
le plan juridique, des revendications du Conseil de Bande a I'égard des
gouvernements fédéral et provincial. Elle assume une posture genrée
qui est celle de la mere de clan (elle est d’ailleurs issue d'une famille
de chefs traditionnels) véritablement inscrite dans le territoire ou elle



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

exerce une grande partie de ses activités. Les multiples faces de son
investissement a l'intérieur des murs de la réserve lui donnent un
profil qui répond de maniere adéquate aux attentes d'un systeme qui
peut-étre pensé comme une « économie d’énergies ». Elle est mere et
fait fructifier la vie. En tant que salariée, elle génere une richesse
depuis le cceur du territoire. Enfin, du fait de son engagement poli-
tique, elle raccorde sa personne aux devoirs de gestion du territoire
qui incombent aux femmes. Le souci de soi dont elle fait preuve
sindexe sur un ethos de la femme/meére responsable de la vie et
conservatrice des forces vitales a lintérieur du « récipient® » ou du
« foyer » qulest le village. Cette performance de soi, qui implique une
inscription profonde et continue dans le local, est la condition d'une
bonne validation du genre. La femme incarnant la morale ancestrale,
« vérité » politique, doit veiller au respect de la loi dans la commu-
nauté. Le controle de I'espace a l'intérieur des frontieres est bien le
role de la femme qui se réalise ainsi. L'usage d’automobiles a gros
cylindres est un outil de cette régulation. Ces véhicules font partie de
la culture matérielle féminine. La femme investit l'espace de la
réserve chaque jour par ses déplacements ponctuels et réguliers (la
voiture n'est pas 'apanage de la femme mohawk, mais il est manifeste
quelle est un outil essentiel de sa construction). Les déplacements
dans la réserve de ces femmes qui y circulent, pour maintes raisons,
contribuent non seulement a ce quelles occupent I'espace, mais aussi
a ce quelles en réactivent la force. Le « sujet femme » dans sa diver-
sité se construit dans un rapport immédiat a cet espace qui est
sillonné par elle en voiture ou a pied (comme Corissa jeune
vendeuse). Le déplacement, comme le contrdle vestimentaire de soi,
répondent a une logique d'ordonnancement et de purification : en
controlant sa mise et son espace, on les ordonne tout en les préser-
vant des souillures (Kauffman, 1997). Cest en cela que la femme
exerce sur place une autorité qui est celle de la morale. L'espace foulé
du pied ou des roues est inspecté et investi par celles qui, adultes,
pourront choisir les chefs « traditionnels » ou les destitueront :
« Nous avons conscience de ce que nous sommes, nous les femmes
de Kahnawake. Nous sommes responsables de ce qui se passe ici. On
porte le pantalon. Tu regardes sur les autres et tes voisins pour
prendre soin d'eux ou les défendre. C'est de notre responsabilité aussi
de veiller a apprendre la langue de nos ancétres. Moi je suis catho-
lique mais je sais ce que je dois faire. On regarde les uns sur les



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

autres. C'est notre role de femme de controler le territoire. On a les

décisions a prendre et cest lourd des fois sur nos épaules’ ». Jai fait

I'expérience un an plus tard de cette emprise des femmes sur l'espace

de la réserve en me faisant interroger au bord de la route par une

petite jeune femme sortie d'un « pick-up », sur les raisons de ma

présence dans la maison d'un ancien. Une fois rassurée, elle ma tout

simplement souhaité la bienvenue non sans préciser que les femmes

sont bien dans la réserve et quelles ont I'ceil ouvert. Voici donc un

exemple parmi d'autres de ce que constitue cette vigilance féminine

sur la réserve. La maitrise des lieux et de leurs corps est au cceur des

pratiques de subjectivation des femmes mohawks qui doivent établir

avec « l'espace domestique » une relation faite d'intimité et de proxi-

mité sensible.

13 Les femmes de Kahnawake, toutes différentes, ont ceci en commun

quelles ont une pratique du territoire qui produit et conserve leur

féminité, l'espace sacré du territoire est le leur. Le déplacement a

lintérieur de la frontiere est quotidien pour elles : on se rend sur son

lieu de travail, on visite des amis, on fait ses achats quotidiens a la

boulangerie ou on se rencontre au salon de thé. En se mouvant a

Iintérieur de la frontiére, elles se construisent en tant que respon-

sables de la société et du territoire. Lespace domestique est de leur

ressort, non pas comme une relégation, mais au contraire, comme

une consécration du genre féminin, qui par son action ordonne et

purifie le territoire de la réserve : corps et objets de la féminité sont la

mesure de la morale, le diapason de l'ordre qui est création de soi et

du monde.

L'homme : passeur de frontiéres

14 Alors que le sujet féminin devient dans une action intra-muros,

'homme/ guerrier Rateri :ios (Celui qui porte le fardeau de la Paix, ce

terme confond « homme » et « guerrier ») accomplit sa nature dans

un espace plus lointain au-dela de la frontiére : guerriers en expédi-

tions, chasseurs, ouvriers ou diplomates. Ce rapport dynamique a

I'espace implique une mobilité forte qui est la réalisation méme

de T'orenda masculin. Je vais limiter ici mon analyse a deux figures :

celle du guerrier, d'une part, celle de 'ouvrier du fer, d'autre part.



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

15

16

Laction de 'homme au-dela de la frontiere territoriale répond a la
nature substantielle de son genre, sous-tendue par son Orenda. La
nature de la femme est chtonienne, celle de 'homme est fluidique.
Or, c'est en vertu de cette essence « flottante » et « instable » que
'homme doit s'accomplir dans le déplacement et dans le franchisse-
ment de la frontiere. Des lors, le rayonnement d’action de 'homme
peut étre élevé.

Le rituel permet d'actualiser et d’activer cette disposition mobile de
'homme et donne aux gestes une efficacité sur le spirituel et sur le
temporel. Lors de la cérémonie des récoltes, au crépuscule d'octobre,
hommes et femmes prennent position alternativement. Laction
rituelle de 'homme réactive son orenda itinérant pour le rendre effi-
cient dans le spirituel : de haute stature, le regard farouche, le visage
concentré et la voix cassée par les chants et les discours, le chef
pénetre en téte du cortege masculin dans la Longue-Maison ou
attendent les femmes. Il tient dans sa main droite un hochet avec
lequel il scande la mesure. Les hommes entament une danse circu-
laire accompagnée de cris répétés, de gestes et de regards mena-
cants. Les « techniques du corps » et les « techniques de soi » mises
en forme lors de la cérémonie subjectivisent les hommes en guerriers
et en chasseurs. Ils interpretent et réactivent leur essence et
exercent, par ces gestes, une action performante sur le monde des
esprits ainsi que sur le temporel. La danse est l'action de mobilité
fertilisante, les gestes et les contenances sont actions de violence et
de vigueur. Ainsi ils rendent grace aux divinités et a la fertilité. Ils
assurent également la prodigalité de la terre pour l'année a venir.
Enfin, ces mouvements permettent une incorporation inconsciente
(ou consciente) de I'état de mobilité qui fait le genre masculin. C'est
par un lien quasi analogique que les personnes et les éléments se
favorisent mutuellement. 11 faut, par ailleurs, que les pratiques des
étres humains les conforment a leur nature. Si ces pratiques favo-
risent les futures récoltes, c'est en vertu de la complexion mobile de
'homme et chtonienne de la femme : ’homme en tant que nature
mobile cultive une proximité avec l'orage et la foudre, les cours d’eau
et la pluie. La femme entretient un rapport essentiel avec la
Terre Mere. Cest en vertu de ces principes d’association que les
actions des uns et des autres prennent un caractere sacré. Le temps
profane n'existe pas et l'orthopraxie rituelle se retrouve, de maniere



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

17

18

différente, dans les actes du quotidien afin de conserver la perfor-
mance spirituelle et d’assurer I'équilibre cosmique.

Si le temps du rituel fait 'objet d'une observation systématique en
anthropologie, du fait de la densité des éléments culturels convoqués,
le temps de l'ordinaire ne constitue pas moins un moment privilégié
de l'analyse : les actes sont habitudes, les gestes deviennent invétéres.
C'est dans ce moment que I'habitus s'integre et que la norme se pose
comme repere. Or, il est manifeste chez les Iroquois quil n'y a pas de
distinction entre les temps profane et sacré. Les actes du quotidien
ne sont ni anodins ni prosaiques. Chacun agit de sorte a maintenir
'équilibre cosmique en réalisant son Orenda. Des lors, la matérialité
du quotidien permet cette mise en action qui engendre le
sujet escompte.

C'est a partir de la notion d'espace et de frontiere que le « sujet actif
matérialisé » se réalise. La contrainte de I'espace pese sur la personne
de 'homme mohawk en le poussant a quitter 'environnement domes-
tique dans lequel il ne peut devenir pleinement. La matérialité qui
sarticule avec la personne crée du sujet guerrier et chasseur, diplo-
mate ou ouvrier : Lafitau apporte un témoignage détaillé des raids
iroquois (il s'agit des habitants de Kahnawake) au 18¢ siecle. On
apprend notamment que le guerrier mohawk faisait des expéditions
le sommet de son existence et en tirait toute sa gloire personnelle
(Lafitau, 1980)8. La matérialit¢ dans laquelle sactivait le guerrier
mohawk s’alignait sur les nécessités de la mobilité. S'il n'emportait
que peu de choses avec lui, le canoé était le moyen de transport
privilégié. Lenveloppe mateérielle qui I'entourait était principalement
composée par ses armes : arc, casse-téte, javelot, cuirasse légere.
Clest a la conjonction du corps, de l'objet, de l'action et du symbole
que le sujet apparait. Si, d'un effet réciproque résulte le ballon et le
footballer (Miller, 1987), le guerrier émerge d'un commerce entre son
corps et les armes, entre sa motricité et celle de ses semblables. Les
guerriers en expédition agissaient de concert dans une sociomotri-
cité (Parlebas, 1981) maitrisée. L'usage des armes était ciblé et préme-
dité. Le casse-téte, par exemple, figurait presque le genre masculin
du fait de son role dans l'action guerriére. Il était utilisé pour ouvrir la
boite cranienne de l'ennemi afin d'en faire jaillir I'« esprit raison-
nable » aweriasa qui y siege. Le geste de frapper le crane de l'adver-
saire touche au fondement méme de son existence. S'il survit a cette



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

19

20

agression, le crane du guerrier a laissé échapper le cceur de la volonté
et des deésirs de la personne (Hewitt, 1895). Laction commune du
déplacement sappuie sur une connaissance pointue du
vaste environnement extra muros dans lequel les guerriers ont des
points de repere absolument imperceptibles pour le profane (Lafitau
s’étonnait de sa propre cécité a I'endroit de 'observation). Par ailleurs,
la mobilité guerriere repose sur la discrétion qui implique une
profonde interconnexion motrice des acteurs.

Le passage de la frontiere a ceci de constructif qu'il produit une
personne dans ses actions et dans son rapport a la culture matérielle.
Le guerrier mohawk fonde sa subjectivité sur la connaissance
des territoires extra muros dans lesquels il se meut avec habileté pour
chasser ou mener des expeéditions guerrieres. Ce sont les sens de
’homme qui sont faconnés par cette affinité qui lie 'homme/guerrier
a l'environnement forestier nord-américain. La motricité du guerrier
repose sur un « savoir-faire » du déplacement en groupe, et souvent
sur l'eau, a tel point que les Mohawk ont été recrutés régulierement
pour servir de guide dans les armées britanniques (Beauvais, 1928).

Le Mohawk contemporain n'est pas moins attaché au déplacement
quil ne l'était au 18° siecle. C'est aujourd’hui dans les hauteurs des
constructions ferrées ou dans lexercice de la diplomatie que les
sujets hommes réalisent leur Orenda (Je ne traiterai pas ici de la
question des diplomates). Le corps de 'homme, comme dans un
contexte de guerre, fait l'objet d’'un traitement associé a une matéria-
lité limitée qui contraste avec la densité matérielle qui se confond
avec la condition féminine. De méme que le guerrier décrit par
Lafitau, le travailleur des hauteurs, I'lron Worker, passe la frontiere
avec un bagage « léger ». Le paquetage vestimentaire qu’il emmene
avec lui est lié a son activité : casque, harnais de sécurité, gants,
pantalons amples de travail, chaussures de sécurite. Linventaire de sa
« culture matérielle » renvoie a une profession, a des actes et des
sentiments : marcher en funambule sur des barres, forger, porter,
fumer, affronter 'angoisse du vertige etc. Lhomme mohawk devient
ce quil fait de son corps dans un nomadisme professionnel qui le
contraint a sactiver hors de son territoire et qui lui permet de
rencontrer d’autres hommes. Il est en prise avec le monde, les peurs
et 'éloignement. Ce qui lui permet d’étre en tant que guerrier, cest la
domestication de soi et de ses angoisses : « Tu crois que je n‘avais pas



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

21

22

23

peur du vide ? Je suis fait comme toi. Ceux qui disent que les Indiens
n'ont pas peur du vide croient que nous ne sommes pas faits de la
méme maniere. Ca fait partie du travail, sauf que nous devons la
controOler. Les Mohawks sont des guerriers et ils ne renoncent pas
parce quil faut monter en hauteur®. » L’homme est guerrier non
parce qu'il fait la guerre, mais parce qu'il contraint son corps de sorte
a pouvoir supporter le voyage et l'abnégation. En circulation, en
transit, a travers des « non-lieux » (Auger, 1992) ou des espaces de
laltérité, a travers I'épreuve de l'extraversion 'homme s’insere dans
un cycle énergétique d'importation de richesses (de fertilité) a l'inté-
rieur du foyer collectif.

Ainsi, 'Thomme /guerrier Rateri : os émerge dans un rapport a la fron-
tiere qui est celui du passage. Le franchissement régulier de la limite
territoriale est autant un acte de subjectivation masculine quun
moyen pour générer et alimenter les dynamiques sociales, écono-
miques et politiques construites sur une logique de circulation des
fluides vitaux et de leur conservation. Qu'il soit guerrier ou ouvrier, le
genre masculin s’affirme dans une pratique de l'espace qui implique
un déplacement, un va-et-vient du domicile (le territoire) vers des
horizons ou il s‘établit de maniere provisoire. Il tire de ses
« aventures'? » (Louis, 2013) des expériences subjectivantes qui lui
permettent de s'accomplir dans le « mouvement » qui caractérise son
genre tout en souscrivant, par cette orthopraxie de l'espace, a une
narration de soi qui fait écho a l'ordre universel, a la « Vérité fonda-
mentale » contenue dans chaque élément du vivant.

Conclusion

Le rapport a l'espace, la mobilisation d'une « culture matérielle »,
organisent les champs de production du sujet investissant ses
ressorts « sensori-affectivo-moteurs » permettant également I'émer-
gence des genres chez les Mohawks en vertu de canons culturels
guidés par des considérations hautement spirituelles qui nécessitent
des mobilités difféerenciées. La frontiere territoriale sépare les
domaines d’accomplissement des genres féminins et masculins.

Les femmes iehonteri :ios s'accomplissent dans la limite intra-muros
parce quelles cultivent un rapport au territoire étroit et essentiel.
Laction de la femme est une appropriation et une mise en ordre de



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

24

cet espace interne, quasi-sacré, dans lequel elle exerce une autorité
morale. C'est a partir de son affinité presque substantielle avec le
territoire et son emprise sur son corps, que la femme est en prise
permanente avec le domaine hiératique, que la mere de clan peut
nommer les chefs traditionnels, condamner ou absoudre.

Lhomme chasseur/guerrier, et tous ses alter ego (ouvrier, diplomate),
empruntent une mobilité qui traverse la frontiére, réalisant un
Orenda fluide et insaisissable a travers une matérialité épurée, qui
leur permettent de capter des « énergies vitales » (viande, captifs,
argent, biens de consommation etc.) qu'ils vont ramener a l'intérieur
du foyer dans I'espace féminin. Cette logique spatiale qui préside a la
distinction des genres s'integre dans des considérations plus vastes
concernant I'ensemble du systeme de gouvernance des hommes et
des biens dans les territoires iroquois qui activent hommes et
femmes dans des savoirs faire qui situent les sujets dans un rapport
étroit avec la morale, le Kanigol : io, le « Bon Esprit ». Chaque
personne est comptable de ses gestes devant la société et devant le
spirituel. Le sujet apparait sous le jour d'une éthique, d'une produc-
tion de soi qui releve du « souci de soi » (Foucault, 1984). Son exis-
tence est une ceuvre dont il serait l'auteur, la guidant suivant une
morale, une esthétique qui ferait de lui 'exemple d'une humanité
accomplie : celle des Onkwe Oweh, « Véritable-Etre-Humain ». Nous
avons pris le parti de défendre une compréhension des genres a
travers la praxis, la performance, au méme titre que Judith Butler.
Néanmoins, nous affirmons une certaine permanence dans les modes
de production et de catégorisation des genres a partir de la problé-
matique spatiale. Il serait intéressant d'évaluer sur le méme critere
spatial T'évolution des modes de gouvernances, nombreuses et
concurrentes dans les réserves mohawks, afin de savoir ¢s'ils
procedent d'une rupture, d'une permanence ou au contraire s'ils ne
sorganiseraient pas plutot a partir de réajustements et d’'adaptations.

BIBLIOGRAPHIE

Auger, M., 1992, Non-Lieux, introduction Bayart, J.-F. et Warnier, J.-P., 2004,

a une anthropologie de la surmodernité, Matiere a politique : « Le pouvoir, les
Paris, Le Seuil.



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la

réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

corps, les corps et les choses », Paris,
Edition Karthala.

Beauvais, J., 1928, Kahnawake a mohawk
look at Canada, Adventures of Big John
Canadian, Kahnawake, Kahnawake
Industrie.

Bernus, E., 1999, Nomades sans
frontieres ou territoires sans
frontieres ?, in Bonnemaison, J.,
Cambrezyl, L. Quinty-bourgeois, L., Les
territoires de l'identité « Le territoire,
lien ou frontiere ? », t. 1, Paris,
L'Harmattan, p. 33-41.

Blachard, D., 1980, Seven generations,
An history of Kanienkehaka people,
Kahnawake, Kahnawake Survival
School.

Driving, V. et Kawk, S., 1995, The
Iroquois « A first American Book »,
Holiday House, NY, p. 21-23.

Foucault, Michel, 1984, Le Souci de soi,
Paris, Gallimard.

Gilbert, P., Acte-philosophie,
Encyclopaedia Universalis [en ligne],
disponible sur : http: /www.universalis

-edu.com/encyclopédie /acte-philosop
hie/ [consulté le 5 juillet 2013].

Hewitt, J.N.B., 1895, The Iroquois
concept of soul, The journal of

NOTES

American Folklore, vol. 8, n° 29, p. 107-
116.

Hewitt, J.N.B., 1902, Orenda and a
Definition of Religion, American
anthropologist, vol. 4, n° 1, p. 33-46.

Hourcade, A., 2006, « Phronénis »
Larousse, Paris, CNRS Editions.

Julien, M.-P. et Rosselin, C., 2005, La
culture matérielle, Paris, La Découverte,
Reperes

Kauffmann, J.-C., 1997, Le cceur a
Uouvrage. Pour une théorie de U'action
ménagere, Paris, Nathan p. 84.

Louis, M., 2013, Approche ethnologique
des migrations clandestines
subsahariennes L'aventure, ou de
l'ontogenese a la conquéte de I'honneur,
Cahier d’études africaines, Editions de
'EHESS, vol. 3, n° 211, p. 547-570.

Miller, D., 1987, Material Culture and
Mass Consumption, Oxford, Blackwell.

Parlebas, P., 1981, Lexique commenté en

science de l'action motrice, Paris,
INSEEP.

Warnier J.-P., 1999, Construire la culture
matérielle : « Chomme qui pensait avec
ses doigts », Paris, PUF.

1 Entretien réalisé le 3 juin 2011 avec Kenneth Deer.

2 Entretien réalisé le 30 mai 2012 avec Iris Stacey.

3 Gilbert, P., Acte-philosophie, Encyclopaedia Universalis [en ligne], dispo-

nible sur

http: /www.universalis-edu.com /encyclopédie /acte-
philosophie/ [consulté le 5 Juillet 2013].

4 Hourcade, A., 2006, « phronénis » larousse, Paris, CNRS Editions.


http://www.universalis-edu.com/encyclop%C2%BBdie/acte-philosophie/

Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

5 Par opposition avec les Longues-Maisons qui sont les instances d'une
gouvernance qualifiées de « traditionnelles ».

6 On peut effectivement trouver quelques points de comparaison entre le
modele politique et spatial iroquois et le systeme de gouvernance dans la
royauté du plateau de Grassfield étudié par Jean-Pierre Warnier.

7 Entretien réalisé le 27 mai 2011 avec Corissa.
8 Lafitau, J.-F., 1980, De la guerre chez les Iroquois, Le Débat, n° 5, p. 63.

9 Entretien realisé le 28 octobre 2010 avec Wahtawarate « Celui qui
traverse » Edward Diabo.

10 Louis Matthieu, s'appuyant sur une ethnographie de la migration, déve-
loppe le concept d’« aventurisme » qui met en perspective I'émergence d'un
sujet/ auteur qui se construit a partir de I'expérience du voyage, de I'extra-
version et de l'altérite.

RESUMES

Francais

Les genres émergent, dans la société mohawk d’Amérique du Nord, d'un
rapport étroit et dynamique entre la personne et la frontiere territoriale.
Les sujets femmes et hommes se construisent a travers des mobilités diffé-
renciées qui donnent a l'un et a l'autre leur spécificité. Cet article interroge
les processus de subjectivation en passant au crible les pratiques de I'espace
et la culture matérielle a laquelle elles se rattachent. Les représentations et
les conduites subjectivantes sont décrites et analysées a partir de données
ethnographiques recueillies au cours d'une étude menée dans la réserve
mohawk de Kahnawake au Québec. Au cceur de ces processus de définition
des genres sarticulent et se conjuguent spiritualité et cultures matérielles
qui assignent a chaque genre ses caracteres propres. Ainsi le genre féminin
apparait dans sa mobilit¢é comme stable et solide, signifiant autant son
appartenance aux domaines chthoniens quaux plus nobles valeurs sociales
dans une société qui fait de la fertilit¢é un élément central. Le genre
masculin, plus labile, s'inscrit dans l'univers des fluides par ses déplace-
ments plus nombreux, par le franchissement de la frontiere, figurant ainsi
son caractere offensif et protecteur. Il ressort de ces pratiques que les
changements profonds qui ont ébranlé les sociétés amérindiennes en
Ameérique du Nord, depuis la colonisation, n'ont pas entierement entame les
modes d'étre de penser et d’agir de peuples qui tiennent a préserver des
subjectivités qui, pour eux, sont liées a une harmonie cosmique.



Frontiere géographique et construction des genres chez les Mohawks d’Amérique du Nord : la
réalisation du sujet a travers les actions matérialisées

English

In the Mohawk society of North America, genders arise from the narrow
and dynamic link between the person and the geographical border. The
female and male subjects are constructed through differentiated mobilities
that assign to each other their specificity. This article questions subjectiva-
tion processes throughout mobilities and material culture. The argument
draws on the ethnographic PHD observation in Kahnawake Mohawk reser-
vation in Quebec. In the core of the process of subjectivation, and genders
differentiation, are an interconnection of spiritual and material culture
assigning to each gender its specificities. Thus the female gender appears in
its mobility to be stable and strong because of its relationship with the
Earth and the highest values of the society for which fertility is a prominent
preoccupation. By crossing the borders, by travelling, the labile male gender
seems to belong to the fluid, as an offensive and protecting element of life.
The ways of being, thinking and acting thus seems to resist to the many
changes which undermined American Indian societies in North America as a
result of colonization and its aftermaths. The Mohawk people try to
preserve subjectivities which are, for them, linked to the cosmic harmony.

AUTEUR

Gilles Grienenberger

UMR 7363 Sociétés, Acteurs, Gouvernements en Europe (SAGE)
IDREF : https://www.idref.fr/201610744


https://www.ouvroir.fr/strathese/index.php?id=200

