Strathese
ISSN : 2491-8490

STRATHESE 5%

712018
Normes et normativités

Critique immanente et critique
généalogique. Le probleme des normes de la
critique sociale

Immanent critique and genealogical critique. The problem with norms in
social critique

Frédéric Porcher

@ https://www.ouvroir.fr/strathese/index.php?id=576

DOI: 10.57086/strathese.576

Référence électronique

Frédéric Porcher, « Critique immanente et critique généalogique. Le probléme des
normes de la critique sociale », Strathese [En ligne], 7 | 2018, mis en ligne le 01
janvier 2018, consulté le 10 novembre 2024. URL :
https://www.ouvroir.fr/strathese/index.php?id=576

Droits d'auteur

Licence Creative Commons - Attribution - Partage dans les méme conditions 4.0
International (CC BY-SA 4.0)


https://www.ouvroir.fr/strathese/index.php?id=576

Critique immanente et critique
génealogique. Le probleme des normes de la
critique sociale

Immanent critique and genealogical critique. The problem with norms in
social critique

Frédéric Porcher

PLAN

Le débat entre quatre modeles de critique sociale
Critique immanente et critique généalogique

La critique généalogique comme critique sui generis
Conclusion

TEXTE

1 Nous souhaitons, dans cet article, reconstruire les termes d'un débat!
entre deux modeles de critique sociale : la « critique immanente »
qui, dans le sillage de Hegel et de Marx, se trouve au cceur de la
théorie critique francfortoise (M. Horkheimer, T. Adorno,
W. Benjamin, J. Habermas, A. Honneth, etc.) et la « critique généalo-
gique », d'origine nietzschéenne, qui nourrit de nombreux travaux en
philosophie et en sciences sociales (M. Foucault, G. Agamben,
R. Esposito, J. Butler, P. Dardot et C. Laval, D. Fassin, etc.). Ce débat
(Honneth et Saar, 2003) présente en effet un double intérét pour la
réflexion sur les normes et les processus normatifs. D'une part, parce
que ce débat, si l'on suit le diagnostic de Honneth, se pose dans un
contexte général de « dénormativisation » des sciences sociales
(Honneth, 2013), c'est-a-dire a un moment ou les normes sociales et
morales n'interviennent plus directement dans les modes d’explica-
tion des processus sociaux, ou bien seulement a la marge comme des
valeurs purement subjectivistes. D’autre part, parce quil a pour effet
de relancer la portée critique de la philosophie et des sciences
sociales en se demandant quelle est la méthode la plus appropriée
pour adopter une perspective critique pertinente sur la société
presente. Plus exactement, il s'oriente vers la question de la légitimité



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

de la critique sociale : d'ou parle une théorie qui se veut critique de la
société ? De quelle maniere s'opere « 'accrochage » (Boltanski, 2009 :
40) entre la théorie et la réalité sociale ? Est-il possible de critiquer
les normes sociales sans présupposer une démarche elle-méme
fondée sur des normes ?

2 A ces questions, le premier modéle de la critique immanente répond
en prenant appui sur des normes immanentes a la société dans le but
de fonder la légitimité de sa propre critique. Ce qui suppose, pour le
théoricien critique, dadopter sur la société une perspective
d’ensemble, et de se rendre ainsi capable d’expliciter son propre point
de vue critique en le rattachant a des revendications normatives a
portée universelle et immanente au social. Pour ne prendre quun
seul exemple, A. Honneth reconstruit, a partir de Hegel, le concept
normatif de la « reconnaissance sociale » (soziale Anerkennung),
laquelle apparait comme une « valeur légitimée par la société »
(Honneth, 2013 : 293) qui permet d'expliquer le processus de repro-
duction sociale ainsi que ses « pathologies » (mépris, injustice et invi-
sibilité sociale).

3 Dans le second modele dit « généalogique » en référence a Nietzsche,
il s'agit aussi de partir de normes immanentes a la société, mais en
tant, cette fois, que celles-ci sont soupconnées de faire écran a la
critique - les normes sociales devenant par conséquent I'objet méme
de la critique. Dans l'optique généalogique, il s'agit ainsi de remonter,
a l'aide de T'histoire individuelle et collective, aux sources émergentes
et aux diverses provenances des normes sociales (« volonté de puis-
sance », « relations de pouvoir » et « subjectivations ») pour montrer
- et Cest le sens de la critique des normes -, quelles ne sauraient
prétendre ni a I'universalité, ni a la nécessité. De sorte que la généa-
logie, si elle est toujours une démarche immanente et axiologique,
rend indisponible toute norme immanente ou transcendante a la
sociéte pour fonder la critique sociale, les normes sociales provenant
de processus divers d’intériorisation et de normalisation visant plus a
justifier et a consolider l'ordre social qua le remettre en question.

4 Inscrivant notre recherche dans le sillage de travaux récents sur la
question des rapports entre la critique immanente et la critique
genéalogique (Voirol, 2006 ; Iser, 2007 ; Saar, 2008 ; Vogelmann, 2017),
nous souhaitons reconstruire les termes de ce débat entre les



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

modeles de critique sociale et ce, dans le but de confronter la métho-
dologie de la critique immanente a celle de la généalogie.

Le débat entre quatre modeles de
critique sociale

5 Lorigine du débat sur les modeles de critique sociale provient d'un
différend, au sujet de la théorie de la justice, opposant les tenants du
libéralisme politique (Rawls, Nagel et Dworkin) aux philosophes
communautaristes (Taylor, Walzer et Sandel).

6 Par critique sociale, il faut entendre, dans ce contexte, une critique
sociale normative qui porte sur le diagnostic des injustices sociales,
et donc une critique capable de se fonder sur une conception de ce
que doit €tre une société juste. Partant de ce probléme, une premiere
alternative se dessine entre une critique sociale externe et une
critique sociale interne : la premiere réfléchit les situations d'injus-
tices a partir de la violation de principes universels de justice (théo-
ries de la justice de type rawlsien), tandis que la seconde les rapporte,
au contraire, a un défaut d’arbitrage entre des valeurs déja existantes
et partagées par une communauté (théorie de type walzerien). La
critique externe comporte l'avantage, sur la critique interne, d’étre
une critique sociale forte en ce que ses normes sont rationnelles et
universelles, valant pour toute société. En contrepartie, les normes
de la critique externe peuvent apparaitre abstraites, dans la mesure
ot elles renvoient a des principes transcendant I'expérience sociale. A
Iinverse, la critique interne s’appuie sur des normes immanentes et
effectives dans une société donnée, mais son inconvénient réside
dans sa dépendance par rapport au contexte. On peut se demander
en effet si la critique interne, adossée a un systeme de valeurs déja
établies, peut couvrir 'ensemble des injustices et, plus encore, si elle
n'a finalement pas davantage pour effet de légitimer un systeme
normatif déja existant, que de réellement se donner les moyens de
le critiquer.

7 Devant ce dilemme, la Théorie critique de type francfortois adopte
quant a elle un modele alternatif qui n'est ni proprement externe, ni
purement interne, mais « reconstructif immanent », en ce qu'il s'agit,
a travers cette méthode, de « reformuler la critique communauta-



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

10

rienne du libéralisme en termes non communautaristes » (Renault,
2006 : 253). Par « reconstruction normative immanente », il faut donc
entendre :

Un procédé cherchant a réaliser les intentions normatives d’'une
théorie de la justice dans la théorie sociale en prenant directement
les normes justifiées de maniere immanente comme guides du tri et
du traitement du matériel empirique (Honneth, 2013 : 293).

Comme on le voit, la critique reconstructive partage, avec la critique
interne, la méme exigence dimmanence sociale des normes de la
justice, mais les normes qu'elle cherche a reconstruire ne sont pas de
I'ordre d'une donnée, accessible a l'intuition morale des acteurs
sociaux. Au contraire, elles demeurent a titre de « potentialités » non
encore réalisées, lesquelles structurent et justifient les expériences
sociales et, en particulier, les expériences sociales négatives. Dans la
perspective honnethienne?, la normativit¢ de la reconnaissance
représente donc un critere valant a la fois pour la reconstruction
normative de l'organisation sociale et pour la critique de cette méme

organisation :

Ainsi, dans une telle « reconstruction normative », les institutions et
les pratiques existantes ne sont pas seulement confrontées a des
critéres extérieurs ; au contraire, les mémes critéres a 'aune
desquels ces pratiques et ces institutions sont extraites du chaos de
la réalité sociale, peuvent étre employés pour critiquer ces dernieres
comme étant des incarnations déficientes et encore incompletes des
valeurs acceptées de maniere universelle (Honneth, 2013 : 297).

Sil'on se tourne maintenant vers la méthodologie de la généalogie, on
se rend compte d’emblée qu'elle opere tout autrement que ces trois
modeles, ce qui suggere quelle excede le cadre du débat, notamment
en ce quelle semble déplacer le rapport entre extériorité et intério-
rité des normes (Jaeggi et Wesche, 2009 : 17).

La critique généalogique nietzschéenne porte spécifiquement sur le
probleme des valeurs « morales » en tant quelles organisent et struc-
turent la vie sociale. Dans le paragraphe six de la préface a la Généa-
logie de la morale, se trouve définie l'exigence nouvelle de son ques-
tionnement généalogique : « Nous avons besoin d'une critique des



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

11

12

13

valeurs morales, il faut remettre une bonne fois en question la valeur
de ces valeurs elle-méme » (Nietzsche, 2000 : 56).

Cette remise en question implique au moins deux déplacements par
rapport aux notions de morale et de valeur. D'une part, les valeurs ne
sont pas appréhendées ici comme des jugements ou des idéaux, mais
comme des « conditions d'existence », ce qui suppose que les valeurs
soient « passées dans la vie du corps » (Nietzsche, 1982 : 191), cest-a-
dire incorporées a la vie a travers les instincts et les pulsions. De ce
point de vue, une attitude critique de surplomb ou transcendante par
rapport aux valeurs reste tout simplement impossible : « clest la vie
elle-méme qui nous contraint a poser des valeurs, c'est la vie elle-
méme qui évalue a travers nous quand nous posons des valeurs »
(Nietzsche, 2005 : 149).

D'ou la formule : « mettre en question la valeur de ces valeurs », qui
indique l'apparente circularité dun questionnement qui doit rester
immanent a son objet. Mais la formulation en dit plus encore, car elle
suppose quil existe deux modes d'évaluation distincts, un mode
mineur qui renvoie aux valeurs morales (bien/mal, juste/injuste et
utile/nuisible) et un mode majeur, ou la valeur releve, on l'a dit, des
conditions dexistence de la vie du corps (affects et instincts). De
sorte qua travers la mise en question de la valeur des valeurs,
Nietzsche effectue un double mouvement : remonter des interpréta-
tions morales des phénomenes aux instincts dont elles dérivent et,
simultanément, réévaluer ces valeurs, selon quelles favorisent ou
diminuent le développement de la vie humaine, cest-a-dire de ces
meémes instincts. Or, Foucault, dans son commentaire de la géneéa-
logie nietzschéenne, dont on sait a quel point il anticipe sur son
propre programme de recherche, précise ce point délicat de la
généalogie comme critique de la morale, dans une formule lapidaire :
« Cest pourquoi sans doute toute origine de la morale, du moment
quelle n'est pas vénérable - et la Herkunft ne l'est jamais - vaut
critique » (Foucault, 1971 : 1009).

Ce que l'on peut interpréter de deux manieres distinctes, toutes deux
décisives pour le débat sur les modeles de critique sociale. Selon une
premiere interprétation, la généalogie « vaut critique » en ce qu'elle
n'est pas normative, la valeur de sa critique reposant sur la radicalité
de son questionnement en tant qu'il ouvre de nouvelles perspectives



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

14

15

d’évaluation. Mais, si l'on revient a linterrogation spécifiquement
nietzschéenne, une seconde interprétation est aussi envisageable, a
savoir que la critique généalogique est bien normative en ce quelle
porte sur l'axiologie des valeurs, mais qu'elle n'est pas normativiste en
ce quelle ne prescrit pas ce que doivent étre les valeurs. Proche, en
cela, de la critique marxienne de lidéologie (Jaeggi, 2008), elle s'en
distingue néanmoins en ce quelle ne repose pas sur une théorie
matérialiste de la connaissance.

Si I'on suit maintenant le cadre danalyse proposé dans Surveiller
et Punir (Foucault, 1975), on se rend compte que, s’il porte sur la
justice, son enquéte n'a pas pour objet de déterminer ses principes ou
ses fondements normatifs in abstracto, mais d'interpréter le contexte
historico-social d’apparition d'une forme nouvelle d'administration de
la justice : la « naissance de la prison moderne ». Il sagit de remonter
ici aux origines du systeme pénitentiaire et, a travers lui, aux présup-
positions normatives de l'administration de la justice pénale. Clest
dans ce cadre meéthodologique que Foucault fait le diagnostic dun
changement d’exercice du pouvoir : nous serions passés, a travers la
prison moderne, d'un pouvoir de la loi (souveraineté) a un « pouvoir
de la norme » (Foucault, 1976 : 75). Ce qui implique une inversion
quant a la conception classique et morale des normes : celles-ci ne
sont pas prioritairement des jugements de valeur fondés (ou non) en
raison, mais des processus de formation et de normalisation des
sujets au sein desquels s'exercent des relations de pouvoir visant a les
discipliner, les dresser et ainsi a les normaliser.

Dans une formule qui n'est pas sans rappeler celle de « valeur des
valeurs », Foucault définit les « relations de pouvoir » comme « un
ensemble d’actions sur des actions possibles » (Foucault, 1982 : 1056).
A travers les relations de pouvoir se joue ainsi une sphére dimma-
nence de l'agir, ou les normes ne sont pas prioritairement des raisons
ou des choix, mais un « agir » sur des actions, et donc un exercice du
pouvoir simultanément actif et passif, dedans et dehors, intérieur et
extérieur aux sujets agissants. Dans un tel cas, la question ne peut
étre celle de savoir si les normes sociales sont internes ou externes,
dedans ou dehors, puisque les normes sont solidaires dun méme
processus de normalisation, de « productivité de la norme » (Butler,
2002 : 49), ou « ce qui norme la norme, c'est son action » (Macherey,
2009 : 90).



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

16

Ainsi la méthode généalogique, nietzschéenne et foucaldienne
semble bien excéder le cadre du débat sur la critique normative (voir
le tableau, colonne 4). Son questionnement critique ne sappuyant pas
sur des normes préalables, cherche, au contraire, a mettre en ques-
tion ce « préalable » des normes et, en ce sens, il s'apparente bien a
une « genéalogie de la normativité » (Geuss, 2001 : 156). Dit autre-
ment, le type de la critique généalogique permet d’aller jusqua mettre
en cause le cadre normatif a partir duquel un tel débat a émergg¢, et il
nous semble que cest en partie a cause de cette inadéquation ou de
ce décalage que la critique généalogique est apparue sinon
défaillante, du moins extrémement problématique du point de vue de
la critique.

Tableau des quatre modéles de critique sociale

Points de départ | Fondements Méthode Norme de
la critique
Critique externe Externe Opposition / Constructive | Universelle
(prin- principes et
cipes universels) [ pratiques sociales
Critique interne Interne Inconsistance / | Interprétative | Interne

(valeurs partagées)

conviction axio-

/ particuliere

logique et la
réalité sociale

Critique reconstructive [ Immanent

Reconstructive | Immanente
/ rationnelle

Contradiction /
(expériences attentes norma-
négatives / tives et
pratiques sociales) | leur déficience

Critique généalogique

Immanent Inversion subver- | Descriptive Aucune
(valeurs / sion / évaluative

pratiques sociales) | / évaluations

17

Critique immanente et
critique généalogique

En somme, le probleme méthodologique central est celui des condi-
tions de possibilité de la généalogie comme « critique ». Force est de
constater que la généalogie ne ressemble a aucun des modeles précé-
dents : elle n'est adossée a aucune norme a priori de justice, ni a
aucun potentiel normatif immanent a la société (voir le tableau). Sa




Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

18

19

démarche semble tantdt normative, tantot non-normativiste, et enfin
elle invite a repenser tout processus d'évaluation des valeurs ou de
normalisation des normes, a partir de la normativité immanente a la
vie ou aux relations de pouvoir.

Partant de ces indéterminations quant aux normes de la critique
genéalogique, sest formé un consensus général autour de l'idée que
la méthode généalogique, souffrant d'un déficit normatif, ne pouvait
étre cohérente avec elle-méme dans ses intentions critiques. Du coté
communautariste, on objecte a Foucault de ne pas étre « un critique
social avec une finalité » (Walzer, 1996 : 22), en ce qu’il ne se propose
jamais de remplacer telle norme par telle autre, faute, selon Walzer,
d'un ancrage fort ou solidaire avec la réalité sociale qu'il critique. La
critique généalogique reste ainsi une « critique solitaire », décon-
nectée de la réalité sociale. A I'inverse, Walzer défend une critique
interne, et par la méme « solidaire » de la réalité sociale, qu'il redé-
finit comme une « réflexion collective sur les conditions de la vie
collective » (Walzer, 1996 : 47).

Du coté francfortois, les choses sont plus contrastées puisque, s'il
s'agit de mettre en opposition la critique reconstructive immanente
et la critique généalogique, deux stratégies peuvent étre suivies : la
premiere consiste a faire de cette opposition une antinomie
(Habermas), tandis que la seconde tente de subordonner la critique
généalogique a la critique immanente (Honneth). Habermas construit
les termes de l'antinomie, en partant de deux modeles, moderne et
postmoderne, de la « critique de la raison » : le mode¢le de la critique
immanente qulil range dans la catégorie de la « raison divisée »
(Habermas, 1988 : 362) au sens dialectique, et le modele de la
« critique totale » quil assimile aux généalogies nietzschéennes et
foucaldiennes, selon un modele de la « raison exclusive », antidialec-
tique et irrationaliste. Tandis que le premier n'a pas renoncé aux
promesses normatives de la modernité et donc a la rationalité imma-
nente a la modernité, le second sest réfugié dans « lautre de la
raison », réduisant la rationalit¢é a un jeu de domination et
de pouvoir 3. Chez Nietzsche, cet abandon des ressources normatives
de la raison saccomplit dans la généalogie a travers le recours au
« mythe de l'origine » et chez Foucault dans une forme de « neutralité
axiologique au second degré » (Habermas, 1988 : 335), qui « ne reflé-
chit pas généalogiquement sa propre historiographie généalogique »



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

20

21

(319). De sorte que la conclusion a laquelle aboutit Habermas consiste
a ne plus concevoir la généalogie comme « critique », mais seulement
comme « tactique » (336), laquelle, faute de pouvoir sattaquer aux
relations de pouvoir sur un plan normatif, se contenterait den
décrire les mécanismes internes.

Sans remettre en cause les termes de lantinomie entre critique
immanente et critique généalogique, les analyses de Honneth inflé-
chissent considérablement la démarche habermassienne. Au lieu, en
effet, d’'insister sur deux visions contradictoires de la rationalité des
normes, il cherche au contraire a établir entre elles une complémen-
tarité. Rappelons que Kritik der Macht se donne pour ambition de
fonder la « théorie du pouvoir » de Foucault sur la normativité imma-
nente aux luttes pour la reconnaissance (Honneth, 2017 : 371). Mais
c'est dans sa tentative de réinterprétation de la méthodologie histo-
rique mise en ceuvre par Horkheimer et Adorno dans La Dialectique
de la raison®, que Honneth revient a la critique généalogique, faisant
d’elle un « troisieme modele de critique sociale » (Honneth, 2015 : 87).
Sa these sappuie essentiellement sur deux arguments, le premier
porte sur un élargissement des normes de la justice a celles des
pathologies sociales, le second sur larticulation spécifique entre
critique généalogique et critique reconstructive immanente.

Premierement, il s'agit de remonter a une différence de présupposi-
tion. En effet, la critique sociale dominante dans le débat repose sur
la prémisse « largement infondée » (Honneth, 2008a : 141) selon
laquelle la critique sociale doit porter sur des situations d’injustices
sociales. Or, La Dialectique de la raison ne porte pas tant sur des
injustices que sur des « pathologies sociales », ou clest la vie sociale
en son ensemble qui demeure « insupportable ou viciée » (Ibid. : 142).
De sorte que l'objet de la philosophie sociale, défendue dans La
dialectique de la raison, porte spécifiquement sur « lautre de la
justice », cest-a-dire sur la critique comme « mise au
jour » (erschliessende Kritik) des « pathologies du social ». Cette
critique comme « mise au jour » répond a un besoin, pour nos
sociétes libérales, dune « instance dautocritique thérapeu-
tique » (Ibid. : 143), interrogeant, par-dela les principes de justice, nos
convictions axiologiques et, a travers elles, 'horizon normatif des
formes de vie. Ce qui implique de dépasser le cadre, fixé par le débat
jusqu’a présent, sur le probleme de la justice et des injustices. Mais, ce



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

22

23

motif des « pathologies du social » se révele également capital
puisqu’il permet d'intégrer, positivement, les analyses généalogiques
nietzschéennes et foucaldiennes comme des philosophies
sociales critiques :

Nietzsche a lancé le programme d’'une analyse généalogique de
I'histoire culturelle. Ce programme est resté jusqu’a aujourd’hui,
comme le montrent notamment les enquétes de Michel Foucault, et
aussi d'une certaine maniere les analyses de Horkheimer et Adorno,
un modele méthodologique pour quiconque entreprend de faire un
diagnostic du temps présent en s'appuyant sur la philosophie sociale
(Honneth, 2008c¢ : 61).

Le deuxieme argument pointe l'insuffisance de la critique interne de
type communautariste et propose de deéfinir la forme idéale de la
critique sociale comme une critique normative immanente sous
condition ou « réserve généalogique » (genealogischen Vorbehalt). Le
but de cette fusion des deux modeles de critique (« fusion de Hegel et
de Nietzsche ») consiste a s'assurer que les normes utilisées par la
critique immanente n'ont pas perdu, comme ce fut le cas lors de
I'expérience catastrophique du national-socialisme, leur contenu de
sens original :

Sans entrer dans le détail de cette argumentation, notons qu'elle
aboutit a subordonner la critique généalogique, qualifiée de
« procédé critique parasitaire »° (Ibid. : 88), a la critique normative
immanente et, par suite, a maintenir le déficit normatif de la critique
geénéalogique. Il sagit en quelque sorte dopérer une division du
travail théorique : utiliser la généalogie sur un plan méta-critique
pour sassurer de la validité des normes de la critique immanente.
Mais de maniere plus souterraine, cette these de la complémentarité
tend également a subvertir, au moins partiellement, les coordonnées
du débat. A travers la notion de « pathologie sociale », elle permet
assurément d'integrer la critique généalogique comme un élément de
premiere importance pour toute forme de critique normative, ce qui
nous amene a réévaluer les points de convergence et de divergence
entre la critique immanente et la critique généalogique.



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

24

25

26

La critique généalogique
comme critique sui generis

La structure méthodologique de la critique immanente repose sur
une critique normative dont le « trait identifiant » se définit de la
maniere suivante :

Une critique capable d'indiquer I'instance préscientifique a laquelle
se rattache son propre point de vue critique, autrement dit un
intérét empirique ou une expérience morale qui possede quelque
ancrage extra-théorique (Honneth, 2008b : 182).

Ce qui la différencie des autres tendances de la critique sociale, c'est
donc son ancrage extra-théorique que Honneth, on l'a vu, identifie
pour sa part a un intérét émancipatoire logé au coeur des attentes
normatives de la reconnaissance. Ce geste théorique, propre a ce
quon nomme la « critique immanente », trouve son ancrage chez
Hegel - lorsqu’il récuse la morale kantienne transcendante du devoir-
étre  (Sollen) au nom dune moralitt immanente au
social (Sittlichkeit) — mais surtout chez Marx, lorsqu’il réinterprete la
critique hégélienne, jugée trop idéaliste, dans le sens d'une critique
sociale immanente aux conditions matérielles d’existence, aux forces
sociales de la production. Contre les critiques sociales utopiques qui
se fondent sur des normes transcendantes ou extérieures a la réalité
sociale, Marx défend un sens renouvelé de la critique immanente :

Nous ne voulons pas anticiper le monde dogmatiquement, mais
découvrir le monde nouveau, en commencant par la critique du
monde ancien (...) si la construction de I'avenir et 'achevement pour
tous les temps n'est pas notre affaire, ce qu’il nous faut accomplir
dans le présent n'en est que plus certain, je veux dire la critique
impitoyable de tout l'ordre établi (Marx, 1982 : 43).

Comme on le voit, la critique impitoyable ne suppose pas que ses
normes soient construites et transcendantes a 'ordre social (critique
dogmatique), mais doit au contraire porter sur l'ordre établi, c'est-a-
dire sur les normes sociales déja présentes dans la société, dans le
but d'en montrer les contradictions. De méme, la critique marxienne



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

27

28

29

de la bourgeoisie ne consiste pas a lui opposer d’autres normes, mais
a retourner ses propres normes contre elle-méme :

La critique immanente, si elle trouve son ancrage chez Hegel,
saccomplit donc chez Marx lorsque ce dernier fait du prolétariat,
comme on le voit dans lextrait, « linstance préscientifique » a
laquelle la critique rattache son propre point de vue critique. Or, ne
pouvant plus s'appuyer sur le prolétariat et, plus globalement, sur les
ressources d'une philosophie universelle de T'histoire, la Théorie
critique francfortoise a di, deés son origine, repenser la normativité
immanente a la réalité sociale. Cest donc dans son autoréflexion,
c'est-a-dire dans sa maniere de réfléchir sa propre position critique
dans le systéme social®, que la Théorie critique a successivement
identifié le fondement normatif de sa critique a la « praxis sociale »
(Horkheimer), I'« entente communicationnelle sans contrainte »

(Habermas) ou a la « lutte pour la reconnaissance
mutuelle » (Honneth).

A travers ses sources ainsi que ses réappropriations, se dégagent au
fond « deux grands modeles » de critique immanente qu'on a généra-
lement tendance a confondre, une méme théorie pouvant tout a fait
les combiner (Renault, 2013 : 257) : un modele hégéliano-marxien, ou
limmanence désigne I'immanence a l'effectivité sociale, comme celle
de la lutte des classes ou des forces sociales, et un modeéele de
« reconstruction normative », ou limmanence est celle d’attentes
normatives de la vie sociale, ce qui se dit mieux a travers l'idée de
transcendance immanente ou de « transcendance intramondaine »
(Honneth, 2008 : 185).

Partant de ces deux modeles de critique immanente, il nous semble
que la généalogie réaffirme limpossibilité d'une « transcendance
immanente », et participe des lors davantage du modele de la critique
immanente hérité de Hegel et de Marx, le point d’adversité ne se
trouvant pas dans une conception différente de I'immanence sociale,
mais dans leur rapport spécifique a I'histoire, c'est-a-dire a la science
historique. Par 1a méme, ce point de divergence fait en méme temps
de la critique généalogique « une forme de critique sui generis »
(Saar, 2009 : 248), c'est-a-dire une critique qui procede autrement
que la critique immanente d’ordre interprétative ou reconstructive.



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

30

Si I'on suit la relecture proposée par M. Saar de la méthodologie
nietzschéenne et foucaldienne, cest dans son rapport spécifique a
I'histoire (Saar, 2003 : 158) que l'on peut appréhender sa structure
méthodologique, laquelle se compose de deux versants : le premier
consiste a historiciser le présent, et donc a en montrer la variabilité
et la contingence. Dans cette optique, toute description généalogique
est evaluative et « vaut critique », pour parler comme Foucault, du
fait méme qu'elle présente sous un nouveau jour ce qui est congu en
principe de maniere anhistorique (le présent, la vérité, le sujet, la
morale, les institutions, le systeme pénal, etc.). D'ou sa fonction, on l'a
dit plus haut, de « mise au jour » des pathologies sociales. Le second
versant apparait comme le corrélat du premier, a savoir que les objets
spécifiques a l'historiographie généalogique entretiennent une rela-
tion constitutive avec l'histoire du sujet ou du Soi (Saar, 2003 : 159).
De sorte que l'ancrage nest pas ici extra-théorique, ou plutdt il met
en question cette instance a travers la problématisation du
sujet (Selbst), dévoilant ainsi comment il s’est constitué et continue de
se transformer au cours de l'histoire. Cette histoire du sujet, généra-
lement implicite chez Nietzsche, devient tres manifeste avec
Foucault, notamment dans sa derniere période ('herméneutique du
sujet et le souci de soi). Or, cette relation constitutive entre la géneéa-
logie et la subjectivité s'avere capitale pour comprendre ce qui fait de
la généalogie une critique sociale sui generis puisque son lieu (Ort), a
la différence des autres critiques sociales, s'ancre dans le « soi ».
Proposant une histoire critique des modes de subjectivation du sujet,
la généalogie peut ainsi s'envisager comme un type de critique sociale
spécifique qui met en question le sujet de la critique et se présente
comme une Selbst-kritik (Saar, 2007 : 308). A travers son mode d’écri-
ture de l'histoire du soi, la généalogie offre au sujet la capacité de se
comprendre et, par la méme, de se transformer. Le genre de la
critique géneéalogique n'est donc pas celui d'une « critique négativiste
de la société », c'est-a-dire une critique rendant impossible de « se
localiser elle-méme dans le cadre social » (Honneth, 2008b : 186) et,
par suite, tout intérét émancipatoire. Elle s’interroge plutdt de
maniere critique sur les conditions d’acces a un tel lieu. En ce sens, la
genéalogie vise non pas I'émancipation au sens de l'abolition de toute
forme de normalisation et de pouvoir, mais une auto-transformation
au sens d'une libération de soi (Befreiung), par le truchement d'une
autocritique du soi. Aucune position transcendante n'étant envisa-



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

31

geable vis-a-vis de l'immanence du pouvoir et des normes (Saar,
2017), Iidée qu'il serait possible de sémanciper totalement du pouvoir
reste, dans cette optique, une idée encore transcendante. Or, le sujet
et les normes, la liberté du sujet et le pouvoir ne sont jamais sépa-
rables, en vertu de la « méthode de 'immanence » qui caractérise la
genéalogie. Le soi ou le sujet de la généalogie critique apparait ainsi
comme un « sujet des normes », cest-a-dire « un sujet pour des
normes, sous des normes et par des normes » (Macherey, 2015 : 9).
Mais cela ne veut pas dire pour autant qull soit prisonnier des
normes et de I'immanence du pouvoir, la généalogie partant de l'idée
forte que comprendre ce que nous sommes devenus revient a
pouvoir étre ou devenir un autre que soi. N'est-ce pas ce que
Foucault veut dire lorsquil parle de la généalogie comme dune
« ontologie historique de nous-mémes », une « critique permanente
de nous-mémes » (Foucault, 1984 : 1391) ?

Conclusion

En partant de ce « sujet » ou de ce Soi spécifique a la généalogie
critique, nous pouvons conclure sur son rapport a la critique imma-
nente. D'une part, ce sujet étant constitué ou produit par des normes,
il devient des lors plus que problématique de vouloir en fonder la
critique sur des normes, lesquelles sont déja partie prenante de ce
que nous sommes devenus. En ce sens, la critique généalogique, si
elle est normative, n'est pas normativiste. Au contraire de la critique
reconstructive immanente, la critique généalogique ne laisse donc
aucune place pour une quelconque transcendance immanente des
normes. Ce pour quoi elle nous semble se caractériser comme un
type spécifique de critique immanente dont la spécificité réside, on
l'a dit, dans son rapport a l'histoire. Par la méme, elle opere des
déplacements importants vis-a-vis des philosophies de Thistoire,
matérialiste ou téléologique, lesquelles servaient de fondement initial
a la critique immanente. En effet, le sujet de I'historiographie généa-
logique n'est pas d’'emblée un sujet collectif porteur et fondateur de la
critique sociale, mais un sujet autocritique, cherchant a comprendre
ce qui fait de lui, a travers les normes qui le constituent, une subjecti-
vité sociale.



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

BIBLIOGRAPHIE

Butler, J., 2002, La vie psychique du
pouvoir, Paris, Léo Scheer Editions.

Boltanski, L., 2009, De la critique. Précis
de sociologie de 'émancipation, Paris,
Gallimard.

Foucault, M., 1971, « Nietzsche, la
généalogie, I'histoire », Dits et Ecrits,
n° 84, Paris, Gallimard, p. 1004-1024.

Foucault, M., 1975, Surveiller et punir.
Naissance de la prison, Paris, Gallimard.

Foucault, M., 1976, « Cours du 14 janvier
1976 », Dits et Ecrits, n° 194, Paris,
Gallimard, p. 175-189.

Foucault, M., 1981, « Le sujet et le
pouvoir », Dits et Ecrits, n° 306, Paris,
Gallimard, p. 1041-1062.

Foucault, M., 1984, « Quest-ce que les
Lumiéres ? », Dits et Ecrits, n° 351, Paris,
Gallimard, p. 1498-1507.

Geuss, R., 2003, « Kritik, Aufklarung,
Genealogie », in : Honneth, A., Saar, M.
(dir.), Michel Foucault. Zwischenbilanz

einer Rezeption, Frankfurt am Main,
Surkhamp, p. 145-156.

Habermas, J., 1988, Le discours

philosophique de la modernité, Paris,
Gallimard.

Horkheimer, M., 1974, Théorie
traditionnelle et théorie critique, Paris,
Gallimard.

Hegel, GW.F., 1997, Préface et
introduction de la Phénoménologie de
lUesprit, Paris, Vrin.

Honneth, A., 2008a, « La critique
comme "mise au jour”. La dialectique de

la raison et les controverses actuelles
sur la critique sociale », in : La société
du mépris. Vers une nouvelle théorie
critique, Paris, La Découverte,

p. 131-149.

Honneth, A., 2008b, « La dynamique du
mépris. D'ou parle une théorie critique
de la société ? », in : La société du
mépris. Vers une nouvelle théorie

critique, Paris, La Découverte,
p. 181-202.

Honneth, A., 2008c, « Les pathologies
du social. Tradition et actualité de la
philosophie sociale », in : La société du
mépris. Vers une nouvelle théorie
critique, Paris, La Découverte.

Honneth, A., 2013, « La théorie de la
justice comme analyse de la société.
Réflexions a partir de Hegel », in : Un
monde de déchirements, Paris, La
Découverte, p. 287-298.

Honneth, A., 2015, « Une critique
reconstructive de la société sous
réserve généalogique. Sur l'idée de
"critique" dans I'Ecole de Francfort »,
in : Ce que social veut dire, Les
pathologies de la raison, t. II, Paris,
Gallimard, p. 81-94.

Honneth, A., 2016, Critique du pouvoir,
Paris, La Découverte.

Honneth, A., Saar, M. (dir.), 2003, Michel
Foucault. Zwischenbilanz einer
Rezeption, Frankfurt am Main,
Surkhamp.

Iser, M., 2008, Empdrung und
Fortschritt. Grundlagen einer kritischen



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

Theorie der Gesellschaft, New
York /Francfort-sur-le-Main, Campus
Verlag.

Jaeggi, R., 2008, « Quest-ce que la
critique de l'idéologie ? », Actuel Marx,
vol. 43, n° 1, p. 96-108.

Jaeggi, R., Wesche, T., 2009,

« Einfihrung: was ist Kritik? », in :
Jaeggi, R., Wesche, T. (dir.), Was ist
Kritik?, Francfort-sur-le-Main,
Surkhamp, p. 7-20.

Macherey, P., 2009, De Canguilhem a
Foucault. La force des normes, Paris, La
Fabrique éditions.

Macherey, P., 2014, Le sujet des normes,
Paris, Editions Amsterdam.

Marx, K., 1982 [1848], « Lettres a Ruge,
septembre 1843 », Philosophie, Paris,
Folio-Essai, p. 33-46.

Marx, K., 1981, Manifeste du Parti
communiste, Paris, Nathan.

Nietzsche, F., 2000, Eléments pour la
généalogie de la morale, Paris, Livre de
poche.

Nietzsche, F., 2005, Crépuscule des
Idoles, Paris, Flammarion.

Nietzsche, F., 1984 [1982], Fragments
Posthumes, printemps-automne, Paris,
Gallimard.

Renault, E., 2004, Lexpérience de
I'injustice. Reconnaissance et clinique
de l'injustice, Paris, La Découverte.

Renault, E., 2013, « Théorie critique et
critique immanente », Théorie critique
de la crise, Illusio, n° 10/11, Caen, Le
Bord de l'eau, p. 257-275.

Renault, E., 2017, Reconnaissance,
conflit, domination, Paris, CNRS

Editions.

Saar, M., 2003, « Genealogie und
Subjektivitat », in : Honneth, A., Saar, M.
(dir.), Michel Foucault. Zwischenbilanz

einer Rezeption, Francfort-sur-le-Main,
Surkhamp, p. 157-177.

Saar, M., 2007, Genealogie als Kritik.
Geschichte und Theorie des Subjekts
nach Nietzsche und Foucault, New
York /Francfort-sur-le-Main, Campus
Verlag.

Saar, M., 2009, « Genealogische Kritik »,
in: Jaeggi, R., Wesche, T. (dir.), Was ist
Kritik?, Francfort-sur-le-Main,
Surkhamp, p. 247-265.

Saar, M., 2017, « Die Form der Macht,
Immanenz und Kritik », in : ROlli, M.,
Nigro R., (dir.), Machtanalyse nach
Foucault: 40 Jahre Uberwachen und
Strafen, Transcript-Verlag, p. 157-174.

Trégan, M., 2011, La Généalogie comme
modele de critique sociale. Pour une
réinterpreétation généalogique de la
dialectique de la Raison, mémoire de
Master 2 Philosophie, Lyon, ENS.

Voirol, O., 2006, « Critique
généalogique et critique normative »,
in : Haber, S., Cusset, Y., (dir.), Habermas
et Foucault, parcours croiseés,
confrontations critiques, Paris, CNRS
Edition, p. 117-136.

Vogelmann, F., (2017), « Measuring,
Disrupting, Emancipating: Three
Pictures of Critique », Constellations,
vol. 1, n° 24, Oxford, p. 101-112.

Walzer, M.,1990, Critique et sens
commun, Paris, La Découverte.

Walzer, M., 1996, La critique sociale au
xx¢ siecle. Solitude et solidarité, Paris,
Métailié.



Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

NOTES

1 Il existe naturellement de nombreux débats au sujet de la critique sociale,
notamment chez les sociologues. Nous concentrons ici notre attention sur
un débat dont les origines remontent au différend entre la philosophie libé-
rale de type contractuel et la philosophie communautariste, et qui a ensuite
éte reformulé dans le cadre de la philosophie sociale défendue par la
Théorie critique.

2 Précisons que cette perspective a évolué au cours des années 2000 : du
statut de « théorie a pertinence globale », la théorie de la reconnaissance
est passée a celui de « théorie a pertinence partielle » (Renault, 2017),
puisqu'elle sinscrit désormais dans une théorie plus large de la liberté
sociale. Compte tenu de notre propos trés général sur cette question, nous
ne tenons pas compte de cette évolution qui pourtant a des effets notables
sur la notion de reconstruction immanente.

3 Foucault refuse catégoriquement ce dispositif théorique qu'il assimile a ce
quil nomme un <« chantage a TAufkldirung » : « ou vous
acceptez 'Aufkldarung, et vous restez dans la tradition du rationalisme, ou
vous critiquez I'Aufkldrung et vous tentez alors d’échapper a ces principes
de rationalité » (Foucault, 1984 : 1390).

4 Lenjeu de cette réinterprétation consiste a relire La Dialectique de
la raison non plus comme une théorie sociale fondée sur une philosophie de
I'histoire, mais comme une forme singuliere de critique généalogique. Je
remercie M. Trégan de m’avoir communiqué son travail de recherche
portant sur ce déplacement interpreétatif (Trégan, 2011).

5 Par « parasitaire », il faut comprendre qui « présuppose une justification
normative quelle (la critique généalogique) n'essaie pas ou qu'elle n'est pas
capable de fournir elle-méme » (Honneth, 2015 : 88).

6 Clest ce qui fait la différence entre la théorie traditionnelle et la théorie

critique, si l'on suit le texte programmatique de la Theéorie critique francfor-
toise (Horkheimer, 1974).

RESUMES




Critiqgue immanente et critique généalogique. Le probléme des normes de la critique sociale

Francais

Dans cet article nous nous proposons a reconstruire les termes d'un débat
actuel sur les différents modeles de critique sociale, dont I'enjeu méthodo-
logique porte sur les fondements normatifs de la critique sociale. Notre but
est d’'identifier, a travers ce débat, les points de convergence et de diver-
gence entre deux modeles de critique sociale : la critique normative imma-
nente et la critique généalogique. Dans ce cadre, nous chercherons a
défendre I'hypothese suivante : si la critique genéalogique est bien de l'ordre
d'une critique immanente, elle nNen demeure pas moins une critique sociale
sui generis en ce que son originalité ne consiste pas, comme la critique
immanente, a s'appuyer sur des normes sociales immanentes pour fonder sa
critique, mais a problématiser le sujet des normes que la critique imma-
nente semble présupposer pour pouvoir se fonder.

English

The aim of this article is to reconstruct the terms of a current debate about
different models of social critique, the methodological stakes of which is the
normative foundations of social critique. Our aim is to seek, through this
debate, to identify the points of convergence and divergence between two
models of social critique: “immanent normative critique” and “genealogical
critique” In this context, we will seek to defend the following hypothesis: if
genealogical critique is indeed a sort of immanent critique, it nevertheless
remains a social critique sui generis in that its originality does not consist,
like immanent critique, to be based on immanent social norms to found its
criticism, but to problematize the subject of norms that immanent criticism
seems to presuppose in order to be able to be founded.

INDEX

Mots-clés
critique (immanente), critique (généalogique), valeurs, normes, sujet des
normes

Keywords
immanent critique, genealogical critique, values, norms, subject of norms

AUTEUR

Frédéric Porcher

Doctorant en philosophie, université de Strasbourg, Ecole doctorale des
Humanités (EA 2326).

IDREF : https://www.idref.fr/253335256


https://www.ouvroir.fr/strathese/index.php?id=585

